
suplemento semanal de la hora, idea original de Rosauro Carmín Q.

Guatemala, 27 de noviembre de 2021

Don Quijote
y las memorias 

de Ixmukané



Página 2 / Guatemala, 27 de noviembre de 2021

Bien puede haber puñalada sin lisonja, 
mas pocas veces hay lisonja sin puñalada.

Francisco de Quevedo

es una publicación de:

presentación
a expresión del 
pensamiento a través 
de la escritura no es 
una actividad fácil.  No 
lo es, no solo por la 
dificultad propia del 

oficio, sino por el poco aprecio.  Sin 
embargo, el ejercicio ordenador del 
pensamiento es necesario en virtud 
de los artificios creativos que generan 
modelos alternos en una realidad 
permanentemente en construcción.  Es 
oportuna, además, por la crítica con la 
que irrumpe en su afán por develar lo 
nuevo.

En La Hora nos complace ceder 
espacios a nuestros creadores.  Si 
bien respetamos y admiramos a 
quienes desde otros espacios edifican 
sus propios sistemas, valoramos 
contemporáneamente a nuestros 
artesanos.  Sin achantar, con rigor, pero 
especialmente con la libertad que 
ofrece la propia autoafirmación, los 
autores gestan sus pensamientos en su 
afán investigador.

Por ello, al tiempo que celebramos el 
alumbramiento de “Don Quijote y las 
memorias de Ixmukané” de Giovany 
Coxolcá, estimamos la crítica a cargo 
de Leonel Juracán.  Dicho texto, de 
naturaleza introductoria si se quiere, 
contribuye a la motivación desde 
las claves que ofrece el análisis del 
estudioso. Huelga decir que el trabajo 
de Juracán es también un homenaje a 
su autor. 

Vivimos una época de cambios 
que exige destreza para superarlos.  
No decaigamos ni capitulemos.  Le 
invitamos a que nos siga en nuestra 
edición digital que actualizaremos 
para usted.  Continuemos haciendo 
comunidad en la lucha por 
reconstruir juntos lo que los bárbaros 
destruyen.  Tenemos una enorme 
responsabilidad.  Pongámonos 
manos a la obra.

Giovany Coxolcá

Leonel Juracán
 

De aborígenes 
e iluminados

En estos avatares de la vida cultural 
de nuestros pueblos, luchando 
entre la falta de educación 
escolarizada, la poca información 

sobre nuestro pasado prehispánico y la 
permanente discriminación social, uno 
se encuentra, tarde o temprano, en la 
encrucijada planteada por el colonialismo: 
identificarse con la cultura dominante, 
aprender sus teorías y desenvolverse 
socialmente dentro de él, o convertirse en 
un «representante etnificado», cuyo deber 
será exponer la cultura ignorada por los 
occidentales (y occidentalizados) para, así, 
fortalecer las instituciones existentes. 

Cualquier intento de cuestionar las 
instituciones o los planteamientos teóricos, 
dados desde la cultura dominante, se 
vuelve una condena a la exclusión. Pero 
rechazar la cultura subalterna es asegurarse 
el oprobio de los propios. Precisamente en 
ese intersticio se encuentra un libro al que 
quiero referirme.

Hago la salvedad de que no intento 
hacer crítica literaria, sino más bien una 
descripción de la situación en que se 
encuentra Don Quijote y las memorias de 
Ixmukané, de mi amigo Giovany Coxolcá. 
No creo que la ausencia de elogios en 
estas páginas lo lleve a escribir rabietas o 
indirectas en Facebook, menos a tomar 

calmantes para intentar suicidarse.
Empezaré haciendo una semblanza del 

autor, no como ponderación, reitero, sino 
para aclarar un poco más su «situación»: 
de padres campesinos, kaqchikel, oriundo 
de San Andrés Semetabaj (de la aldea Las 
Canoas, para ser exactos), Sololá, lleva al 
menos ya quince años de vivir en la ciudad 
capital. Lo conocí en la Usac, cuando él 
irrumpía en las aulas de Letras y yo en las 
de Filosofía. De nuestros años universitarios 
puedo decir que su discurso y aspecto 
(valga lo superficial de la observación) 
siempre me resultaron un tanto ambiguos. 
Por una parte, nos identificábamos como 
indígenas, pero, ya urbanizados. Por otra, 
nos interesábamos en ciencias como la 
semiótica y la lingüística, de corte europeo, 
que en la facultad se estudiaban con la 
misma seriedad con que, en la actualidad, 
los estudiantes de primer ingreso estudian 
el sánscrito. Llegamos a involucrarnos en la 
política interna universitaria, no sin mostrar 
un profundo y disciplinado desprecio hacia 
la clase privilegiada a la cual pertenece la 
mayoría de estudiantes dentro del campus. 

De cejas espesas y cabello rubio (que él 
ocultaba casi como vergüenza), nuestras 
conversaciones nos llevaban con frecuencia 
a hablar sobre el conflicto armado y, ya 
después de varias cervezas, a despotricar 

contra la forma en que se impartían las 
cátedras, deplorar de las roscas literarias, 
y lamentarnos de ver a tanto «hermano» 
metido a folklorista.

Pasaron los años y publicó Las trampas 
de la metáfora, por haber ganado el Premio 
de Poesía «Manuel José Arce». En este 
libro, en el que la mediocridad en el empleo 
del lenguaje y uso de lugares comunes se 
ajustaban a la tradición literaria guatemalteca 
de los últimos treinta años, ya se notaban las 
contradicciones que lo motivaban: entrar 
al canon académico a la vez que rescatar 
la herencia cultural contenida en el idioma 
kaqchikel. Más tarde llegó Nuestra Identidad 
en los pasillos de la palabra, donde, ya con 
un lenguaje más limpio, volvió a plantear el 
dilema anterior, su punto de vista sobre el 
conflicto armado, del que vivimos la última 
parte, y el difícil camino de retomar una 
identidad que nos ha sido arrancada. 

El año pasado, ya con la tesis en ciernes, 
se inscribió al Premio Praxis de Poesía, 
en México, certamen de indiscutible 
credibilidad y prestigio. ¡Y ganó! 
Felicitaciones e intercambio de libros, 
mucho más emotivo. Lo que me resultó 
extraño fue que, pese a la cobertura de la 
televisión y la prensa, nadie en el medio 
cultural ni dentro de la universidad hicieran 
mención del hecho, salvo la Biblioteca 



Guatemala, 27 de noviembre de 2021 / Página 3

Central. ¿Acaso había ofendido tanto al 
medio durante aquéllos días de furia? 
¿Dónde estaban ahora los seguidores 
del fundamentalismo maya para hacer 
elogio de uno de sus representantes? 
Mutis prolongado. 

Para explicar éste fenómeno, es 
necesario recurrir a una muy amplia 
paralipsis: 

Como es de todos conocido, 
Latinoamérica (y en general los 
llamados países en vías de desarrollo o 
tercer mundo) atraviesa un conjunto 
de contradicciones permanentes: 
abundancia de recursos naturales y 
pobreza generalizada; innumerables 
agitaciones sociales y revoluciones que, 
por la vocación carnicera heredada de 
los invasores, fácilmente degeneran 
en dictaduras y terrorismo de estado; 
culturas originarias de irrefutable 
antigüedad, junto a una cultura actual 
pobre, inmersa en la ignorancia. 

Sin embargo, basta con una mirada 
de soslayo a los libros de historia, no 
los oficiales que se utilizan en nuestras 
escuelas y universidades, sino los 
registros bancarios europeos del siglo 
XVI, los archivos desclasificados de la 
CIA y los testimonios escritos de todas 
las rebeliones, para tener en claro que 
la cultura global contemporánea se 
construyó, en buena medida, sobre el 
abuso y despojo de todos los pueblos 
invadidos y colonizados desde hace 
cuatrocientos años hasta mediados del 
siglo pasado.

Para encubrir éste hecho, los llamados 
países civilizados se concentran ahora 
en exponer el «lado positivo» de una 
desigualdad que es de orden económico: 
la belleza del paisaje, la heroicidad de 
nuestras gestas, y la ancestralidad de 
nuestros orígenes. Por ello no es de 
extrañarse que, por un lado, financien 
la «recuperación de la memoria» y las 
«manifestaciones culturales autóctonas», 
mientras que, por otro, promuevan un 
estilo de vida «a la occidental», entre 
aborígenes empobrecidos; sobornan 
gobiernos para acceder a los recursos 
naturales y, finalmente, terminen 
desalojando, a plomazos, a pueblos 
enteros de sus tierras.

No pocos son los indígenas que caen 
en éstas trampas, cuyo conjunto se ha 
dado en llamar «decolonialidad». Si 
bien es cierto, la exclusión actual es de 
herencia colonial, y está íntimamente 
vinculada al racismo, no desaparecería 
mágicamente si la igualdad ante la ley 
se aplicase (incluyendo la educación, y 
salud pública) o los derechos culturales 
y colectivos tuviesen el mismo valor que 
la propiedad privada. 

Es más, podemos decir que son 
precisamente los indígenas que menos 
han padecido dicha desigualdad, 
herederos, en muchos casos, de los 
intermediarios nativos de la esclavitud 
de sus semejantes ante los invasores 
europeos los primeros que se enrolan 

en este juego de máscaras. Situación 
explicable, puesto que son los únicos con 
acceso a una educación que les permite 
tomar conciencia de nuestro recorrido 
histórico. 

Cada vez que a un artista indígena 
se le da cobertura mediática, se ve 
condicionado a hablar de su cultura 
ancestral y tradiciones. Si obtiene 
méritos académicos es con la finalidad de 
que impulse el modelo de pensamiento 
occidental dentro de su propia 
comunidad y, si obtiene financiamiento 
para proyectos culturales, es a condición 
de que se mantenga dentro del sistema 
económico de los proveedores, pague sus 
impuestos, genere una marca, y motive a 
sus coterráneos a seguir un estilo de vida 
más afín al consumismo. 

Ahora bien, la obra de Coxolcá no 
se ubica dentro del discurso esperado, 
porque: 

•	 Afirma la permeabilidad del 
imaginario indígena respecto a la 
mitología europea: basta con el título 
del libro. En uno de sus poemas 
equipara a Cervantes con Junajpu, 
en otro, cruza la historia de Hansel 
y Gretel con la cuenta de frijoles 
del tz’ite’. ¿Puerilidad u orgullo de 
los vencidos? Blasfemia, tanto para 
la herencia hispana como para la 
indígena. 
•	 Su «yo» poético es ambiguo: 

por momentos se identifica con el 
opresor: 

(…) ser burócrata/tener la facilidad 
del engaño,

la traición
y la infamia,
ver desde tu ventana la lluvia,
encender la televisión y quedarte 

dormido (pág. 9). 

En el Programa de las Naciones 
Unidas para el Desarrollo

se tragan cualquier historia de 
indios,

hasta estos versos mierdas
que me aseguran los dólares
para varias noches en un night club 

(pág. 69). 

Pero en otros momentos, con las 
víctimas: 

si conociste el hambre pero 
también el amor,

no hay excusas:
en el camino tendrás que compartir 

lo recibido,
quedarte con quienes han perdido 

la esperanza,
no olvidar el dolor de las piedras en 

los pies descalzos,
estar un paso adelante del mejor 

verso que tal vez nunca escribas 
(Pág. 12). 

Y,

•	 renuncia a utilizar la 
«ancestralidad» como argumento 
(esto es lo que no le perdonan los 
decoloniales): 

ya no somos nosotros y no importa 
que el invierno le pudra el tallo a 
nuestra/existencia (p. 34). 

Algo estamos perdiendo/—dice el 
abuelo—.

Ya nadie silba de camino al monte.
Los antiguos tiempos llegan a su 

fin (pág 56). 

Recientemente, casi un año después 
de que el libro fuese premiado (pese 
al silencio de la academia oficial y 
de los panmayistas), volvió a tener 
cobertura en medios televisivos. Y es 
que su ambigüedad también puede 
resultar bastante útil para los grupos 
hegemónicos locales, reaccionarios y 
negadores del genocidio. Puesto que, en 
algunos de sus versos, aprovecha para 
escupirle a los «izquierdistas revoltosos» 
que se han valido del discurso en pro del 
resarcimiento y la memoria histórica, 
con un sentimentalismo, que, como él 
mismo sugiere, es «inventado»: 

la cerveza,
la marihuana,
los besos sobre plaquetas

con nombres de mártires (…)

La tristeza se inventa en nosotros (pág. 
57). 

No le cantes al campesino,
has cambiado semillas por balas.
No le cantes al campesino.
Tus versos no lo redimen del hambre 

(pág. 65). 

—No olviden su foto con ella
para hablar de nuestra riqueza cultural 

en los cocteles con embajadores (p.66). 
Simpáticos labradores de la retórica,
¿alguno de ustedes sabe de las ampollas 

en la mano
después de ocho horas picando la 

jodida tierra? (pág. 67).
No entraré aquí a dirimir si la 

ambigüedad en la obra de Giovanny es 
intencionada o inevitable, puesto que, 
como dije al principio, no pretendo 
hacer crítica literaria, ni me parece que 
la poesía tenga que ajustarse a discursos 
políticamente correctos. Me quedo con 
éstos versos, que hablan del presente 
inmediato: 

Un perro juega a inventar la lluvia,
el abuelo habla con la tierra,
la abuela lanza algunas palabras al 

incensario.
Las semillas tocan la tierra.
No tarda en llegar el invierno (pág. 55).



Página 4 / Guatemala, 27 de noviembre de 2021

Edy Neftaly Velásquez Muñoz
 

Guatemala, siendo un país pluricultural y multilingüe, lleno de riquezas en flora y fauna, hace también que el 
calor humano se demuestre con actividades que nacen no solamente en el exterior de la persona, sino que brotan 
como un manantial de agua desde el interior. Cada 1 y 2 de noviembre Guatemala se enriquece con el colorido de 
sus vestimentas, el aroma de las flores, el sabor de los platillos tradicionales y los sonidos propios de la temporada. 
También es un momento en donde los sentimientos encontrados se hacen manifiestos, pues el recuerdo y el dolor de 
la partida de un ser querido no es algo que se borre o se olvide fácilmente. 

Por otra parte, el fiambre 
y dulces típicos llenan 
de alegría las casas de 
aquellas personas que con 

mucho esfuerzo se reúnen y hacen 
posible conmemorar a sus fieles 
difuntos. Nuestro país celebra esta 
tradición de diferentes maneras; cada 
lugar tiene una actividad específica, 
por ejemplo, en los municipios de 
Santiago Sacatepéquez y Sumpango 
Sacatepéquez la actividad es realizada 
mediante los barriletes gigantes y 
en estas celebraciones se realza el 
tesoro recibido por los antepasados 
que creían que al exhibir y hacer 
volar los barriletes podían llegar las 
oraciones de súplica a Dios por el 
eterno descanso de las almas de los 
fieles difuntos. 

En San José Petén, la comunidad 
realiza una procesión con tres 
calaveras humanas que se guardan en 
la Iglesia de la localidad y según ellos 
las calaveras pertenecen a sacerdotes 
que representan a la cultura maya 
Itzá. En Huehuetenango, allá por 
el municipio de Todos los Santos 
Cuchumatán, el primero de noviembre 
desde las 6:00 am se realizan una 
serie de actividades que terminan a 
las 6:00 pm y aquí los participantes 
desde el día anterior se preparan 
con ceremonias que rinden culto a 
la memoria de quienes ya participan 
de la vida espiritual después de la 
terrena. Similares actividades se 
realizan en Chichicastenango. 

En Quetzaltenango también con sus 
tradicionales luminarias adornan los 
sepulcros, preparan las conservas de 
chilacayotes y jocotes y de sus casas 
caminan hacia el cementerio para 
colocar lo que han preparado en las 
tumbas de sus seres queridos. Por 
su parte, Escuintla, tierra sureña, 
procura con gran cuidado que el 1 
y 2 de noviembre las tumbas de los 
difuntos sigan limpias y adornadas 
con flores tradicionales según el 
presupuesto de cada familia que con 
esfuerzo procuran conservar esta 
tradición y aunque las contingencias 
provocadas actualmente por la 

pandemia de Covid-19 han cambiado 
la modalidad de la rememoración, 
sigue permaneciendo el mismo 
espíritu de celebración. 

Ahora bien, cuando se hace 
referencia a la comunidad nos 
adentramos a un tema muy específico 
y enriquecedor, sobre todo por 
el hecho de encontrarnos con 
actividades de nuestra niñez, nuestra 
adolescencia y nuestra vida cotidiana. 
Los esfuerzos de cada día, de cada 
familia, de cada persona tienen su 
recompensa en sentimientos de 
satisfacción y desarrollo personal. 
La vida campesina, la agricultura y 
el contacto con la naturaleza hacen 
posible no perder el horizonte ni la 
sensibilidad de la vida humana; y 
recordar a nuestros seres queridos 

que han partido de este mundo 
dejándonos un vacío, pero también 
una satisfacción de haber disfrutado 
los momentos propicios hace que 
su existencia en nuestra memoria 
perdure por muchos años más.

 Pero ¿A qué nos referimos con 
la celebración del Día de Muertos? 
En estas fechas principalmente, en 
cuanto a gastronomía, el fiambre es el 
plato principal. Es elaborado a partir 
de la mixtura de carnes, embutidos 
y verduras. Mi abuelo -que en paz 
descanse- me contaba que fueron 
unas monjas las que elaboraron este 
plato, quizá por modo accidental. 
No tenían que comer y salieron a las 
calles a pedir limosna por las casas y 
con todo lo que recolectaron -gracias 
a la caridad que aún conserva nuestra 

gente guatemalteca- hicieron este 
delicioso platillo.  

Además, como he dicho antes, 
los dulces típicos también son 
importantes en esta celebración: el 
ayote en dulce, la conserva de coco, 
los buñuelos, las torrejas y sin faltar 
los jocotes en miel. Pero esta tradición 
viene desde hace mucho tiempo atrás. 
La historia nos cuenta que cuando los 
conquistadores llegaron a las tierras 
de América establecieron un tipo de 
celebración para honrar de alguna 
manera a los cristianos que llevaron 
una vida ejemplar en santidad y 
fidelidad a Jesucristo. 

Vemos entonces como la fe de la 
Iglesia católica ha estado presente. 
Y es válido preguntarse ¿Se puede 
rezar por un difunto? ¿Por qué 

CELEBRACIÓN DEL DÍA DE 
MUERTOS EN MI COMUNIDAD (*)



Guatemala, 27 de noviembre de 2021 / Página 5

CELEBRACIÓN DEL DÍA DE 
MUERTOS EN MI COMUNIDAD (*)

hacer estas actividades? Dejando por 
un lado prejuicios absurdos, ideas 
sectarias y afirmaciones fanáticas, 
la respuesta es “sí”. Para quienes son 
fundamentalistas, la biblia dice: «Es 
un pensamiento santo y piadoso el 
orar por los muertos» (2 Mac 12, 
44-45), y para quienes les mueve la 
fe, desde el siglo II hay testimonios 
explícitos de las oraciones por los 
difuntos: San Cirilo de Jerusalén 
(313- 387) explica que el sacrificio 
de la Misa es propiciatorio y que 
«ofrecemos a Cristo inmolado por 
nuestros pecados deseando hacer 
propicia la clemencia divina a favor 
de los vivos y los difuntos». 

Y dígame usted ¿Quién no ha 
experimentado la pérdida de un 
familiar? Continuando con la 
historia, conocer el nombre derivado 
del departamento de Escuintla es 
imprescindible en estas sencillas 
líneas, porque el nombre de Escuintla 
proviene de la lengua náhuatl 
«Itzcuintlan» qué quiere decir 
«Lugar de perros». Pero hay otra 
versión que indica que el nombre 
proviene de la lengua pipil y significa 
aproximadamente «Cerro de los 
perros» porque los nativos criaban 
tepescuintles y los españoles los 
confundieron con perros. 

Con el clima caluroso, los recursos 
naturales se hacen presente. Cuentan 
los ancianos que anteriormente se 
daban plantaciones de algodón, de 
café, cardamomo y la ganadería 
apremiaba las tierras costeñas. En 
la actualidad el cultivo de la caña 
de azúcar es uno de los principales 
agentes proveedores del sustento 
diario a los habitantes, sin olvidar el 
producto marítimo que nos ofrece 
el Pacífico. Son 14 municipios 
que conforman el departamento, 
entre los cuales resaltan Tiquisate, 
Puerto San José, Nueva Concepción, 
Escuintla, Masagua y Santa Lucía 
Cotzumalguapa. 

En Santa Lucía Cotzumalguapa las 
tradiciones se hacen fervorosas, pues 
la población conserva la fe católica 
que profesa y expresa mediante la 
participación de procesiones, fiesta 
y feria patronal, juegos florales, 
certámenes literarios, eventos 
deportivos y bailes sociales. También 
sobresalen los desfiles hípicos y 
navideños. La fiesta patronal se 
lleva a cabo cada 13 de diciembre 
en honor a Santa Lucía Virgen y 
Mártir a la cual se le debe el nombre 
del municipio. Cabe resaltar que 
muchos de los nombres de los 
municipios y poblados de Guatemala 
constan de dos partes: a) el nombre 
del Santo católico que se venera b) 
una descripción con raíz náhuatl. 
Esto se debe a que las tropas que 
invadieron la región en la década de 
1520 aproximadamente, al mando 

de Pedro de Alvarado, estaban 
compuestas por soldados españoles 
y por indígenas. tlaxcaltecas.

1. Entonces el nombre 
«Cotzumalguapa» proveniente 
del náhuatl, significa «Río de las 
comadrejas» o «Río del arco iris». 
Para profundizar un poco sobre 
las tradiciones de este municipio 
no puedo prescindir de la historia. 
Recordemos que la corona española 
se enfocó en la catequización de 
los indígenas; las congregaciones 
fundadas por los misioneros 
reales en el nuevo mundo acabado 
de descubrir fueron llamadas 
“doctrinas”. 2. Guatemala es un 
país donde la libertad de culto está 
amparada en el marco jurídico, 
en cuanto no inciten al desorden 
social.  3. Es un país que da origen 
a las diferentes expresiones de fe, 
desde la religiosidad maya, cristiana, 
hasta las que no tienen gran impacto 
social, pero que si tienen incidencia 
en algunas localidades. La libertad 
de culto ha permitido que, las 
culturas extranjeras hayan venido 
en busca de un lugar donde su fe y 
su religiosidad no sean violentadas 
como en otros países en el siglo 
XIX. 4. La Revolución de Octubre, 
sin duda alguna, fue un hecho 
con mucha preponderancia en la 
historia guatemalteca, abarcando 
los años 1944 a 1954 donde para 
muchos es una época de desarrollo 
y de inicio de democracia. 5. En 
Guatemala ya se estaba viviendo 

una visión objetiva en el caso de la 
llegada de religiosos extranjeros 
(estadounidenses, canadienses y 
europeos) que conllevó a una nueva 
tarea pastoral, especialmente en 
las áreas rurales, traían gran des 
riquezas al país, en el sentido de 
que con sus programas sociales 
enriquecían particularmente el área 
marginal (indígenas y pobres). 

Es bien sabido que la economía 
es la ciencia social que estudia 
la producción, distribución, 
intercambio y consumo de bienes 
y servicios de toda sociedad y es la 
base de su desarrollo social y político. 
En fin, los factores que producen el 
crecimiento económico en el país y 
que serán siempre el tema para tratar 
son el empleo, la moneda, legislación 
agraria, libre comercio y la religión. 

Me permito referirme a esto 
porque para hablar de una cultura, 
son estos los principales agentes que 
consolidan el actuar de las personas. 
Mencionar la historia es tomar rasgos 
que en estas líneas no se agotan, al 
contrario, son una invitación para 
continuar con su profundización. 
Entonces, en la celebración del 
Dia de Muertos en mi comunidad 
no se trata únicamente de un 
evento ambiguo o por suposiciones 
superfluas. Es el acontecimiento de fe 
palpable y el encuentro con personas 
concretas. La familia se reúne, los 
niños van aprendiendo, los abuelos 
siguen enseñando y el comercio se ve 
beneficiado. Quizá algunos gocen de 

un trabajo estable, otros en cambio 
viven del día a día. Si esto no se 
celebrara ¿Qué pasaría de la señora 
que vende tostadas de curtido y con 
eso mantiene a su familia? ¿Qué 
pasaría con los mariachis que se 
atreven a memorizar canciones de 
antaño? ¿O del señor que vende 
helados, manías, dulces de feria, 
algodones o chupetes? Mucho bien 
hace esta festividad. 

Para los no creyentes esta 
celebración no es más que pérdida 
de tiempo o un quehacer inútil, pues 
su cosmovisión no se amplía ¡Pero 
sí que gozan del asueto! Sin más, la 
celebración del día de muertos en mi 
comunidad es un evento acogedor, 
de familias unidas y del encuentro 
con los amigos. Son fechas en las 
que está permitido el derrame de 
lágrimas en las mejillas por aquellos 
que ya han partido y abrazar con 
ternura vehemente a los que todavía 
están presentes entre nosotros; pero 
que también nos recuerda que la vida 
nuestra es prestada y que llegará el 
momento en que hemos de partir de 
esta hermosa tierra, dejaremos huella 
y daremos paso a la oportunidad de 
ser recordados con cariño por las 
futuras generaciones. Es por eso por 
lo que vale la pena la celebración del 
día de muertos en mi comunidad.

* Tercer lugar. Certamen de Ensayo 
literario breve. “Celebración del día 

de muertos en mi comunidad”.  Casa 
de Desarrollo Cultural de Santa 

Lucía Cotzumalguapa



Página 6 / Guatemala, 27 de noviembre de 2021

Alma Miranda
 (Martínez de la Torre, Veracruz, México)

FILOSOFÍA

Sobre filosofía y ciencia

cuento

La niña de la capucha
Antes de que la policía supiera cómo había llegado aquel cuerpo mutilado al río estancado de 

basura y olvido, pasaron varios días.

Harta, como siempre, esa mañana 
salió de su casa. Asistía a la escuela 
para evadir a su padrastro. El tipo le 

daba asco de día y de noche. Aunque odiaba 
quedarse sola bajo su «cuidado», no podía 
evitarlo, debido a que su madre tenía turnos 
nocturnos de trabajo.

Entró al salón sin saludar al maestro ni a 
nadie. Se dejó caer en el pupitre, sintió un 
terrible dolor en los muslos y quiso vomitar.  
Respiró hondo y contuvo el vómito. Se puso 
la capucha de la enorme sudadera con olor a 
mugre y sudor de algo inhumano. No quería 
ver a nadie ni que la vieran. 

La eterna mueca de fastidio en su cara, hoy, 
era más intensa que nunca. Terminó el examen 
y lo aventó en el escritorio, sin esperanza. El 
maestro, sin quitar la mirada de su celular, 
colocó las hojas en el montón.

La alumna nueva, la tiktoker, la había 
observado toda la semana. Sabía que caminaba 
sola por todos lados. No tenía amigos. Fingía 
entretenerse en su móvil para tomarle fotos 
hasta por debajo de la puerta del sanitario. Le 
atraía su falta de sonrisa, quería agarrarle del 
cuello y sacudirla como al cachorro callejero 
que aventó al rio de una patada. Esa historia 
le dio más de 500 seguidores en menos de una 
hora. Cada día había un challenge que cumplir. 
No había tiempo que perder: ese día debía 
volverse su amiga.

Se unió en su solitario caminar a la salida 
de la secundaria. Le invitó de sus Flaming hot. 
Ella, sin mirarla, le arrebató la bolsa y caminó, 
despacio, para masticar el picante contenido de 
la bolsa de la botana.

—Vamos al río a tirar piedras —dijo la 
tiktoker, con un cigarrillo apagado en los labios.

Ella no dijo nada, pero se desvió por una 
brecha mientras se chupaba los dedos salados 
de mugre y de sal. La tiktoker la siguió, sin 
parecer ansiosa, empuñando el celular, lista 
para su próximo reto.

Cuando ya había lanzado como la tercera 
piedra, prendió el cigarro y le preguntó a su 
callada compañera quién tiraba cada piedra 
con más rabia. 

—Vamos a esa roca para tirar más lejos.
La niña de la capucha la siguió, sin pensar en 

nada más que el ardor de su estómago sin más 
desayuno que los chetos picantes, y en el dolor 
entre sus piernas provocado por su padrastro.

La tiktoker empezó a tomar fotos de los 
saltos de las piedras entre la basura del río. 
De repente la niña de la capucha sintió unos 
brazos varoniles que la sujetaban de los 
hombros para sentarla de golpe en la fría roca 
y sintió que la tiktoker le abría las piernas y 
le apagaba el cigarro entre los ultrajados 
muslos. Ella, sin embargo, logró golpearla en 
las rodillas y la tumbó hacia atrás. Un reflejo 
de supervivencia le dictó a la tiktoker que 

debía soltar el móvil, pero no lo hizo y su 
cabeza golpeó en una piedra: en ese instante 
se le desvaneció la vida. El chamaco cómplice 
escapó entre los matorrales que escondían su 
motoneta de delincuente. 

La niña se quitó la capucha y se asomó entre 
las piedras. Sintió más coraje que miedo y bajó 
con prisa. Se sintió fascinada por el torrente de 
sangre entre el agua, el lodo y la basura del río. 
Levantó el móvil que aun presumía las terribles 
fotos donde ella era protagonista. Apretó los 
puños y se limpió las lágrimas negras, casi 
lastimándose las mejillas de niña.

Llegó a su casa y se metió a bañar. El agua 
escurrió por su cuerpo frío y sin remordimiento. 
Tenía un plan para la cena, cuando su madre se 
fuera al trabajo.

—Pórtate bien —le dijo el barbaján a su 
ojerosa madre y le dio una palmada fuerte 
en el trasero, cuando salía de la habitación de 
asfixiante olor a humo, sudor y porquería.

—Maldito cerdo —pensó la chiquilla, 
mientras refreía la cena y veía a su madre partir 
a la empacadora. 

La dejaba sola en ese mundo de asco; sin 
embargo, esa noche casi pudo sonreír, cuando 
el padrastro, ya borracho, se deleitaba en la cena 
con los pedazos fritos de la niña que, mutilada, 
encontraron en el río, días después de que los 
medios de comunicación y las redes sociales 
anunciaran su misteriosa desaparición.



Guatemala, 27 de noviembre de 2021 / Página 7

FILOSOFÍA

Sobre filosofía y ciencia

cuento

Xavier Zubiri 
X. Zubiri (1898 - 1983), filósofo vasco, 

desarrolló su ref lexión en estrecho 
contacto con el avance contemporáneo de 

las ciencias naturales, especialmente de 
la física y de la biología. Dentro de una 

inclinación profundamente realista y desde 
el conocimiento fecundo de la filosofía 

contemporánea, Zubiri ha llevado a cabo 
una importante revisión de los conceptos 
filosóficos fundamentales, centrando sus 

esfuerzos en la consecución de una nueva 
idea de la realidad, correlativa a una 

nueva idea de la inteligencia humana. Su 
obra es ya un obligado punto de referencia 
para toda filosofía que pretenda un saber 

radical y fundado sobre la realidad y 
sobre el hombre. El texto que presentamos 

corresponde a su producción filosófica 
juvenil. (*)

      * González Antonio. Introducción a la 
práctica de la filosofía. Texto de iniciación. 

UCA Editores. San Salvador, 2005.

Toda ciencia (...) se refiere 
siempre a un objeto más o 
menos determinado, con el que 
el hombre se ha encontrado 

ya. El científico puede, pues, referirse 
determinadamente a él, y plantearse ante 
él uno o varios problemas, cuyo intento de 
solución constituye la realidad de la ciencia. 
Si la presunta ciencia no posee claridad 
previa acerca de lo que persigue, es que aún 
no es ciencia. Todo titubeo en este punto es 
signo inequívoco de imperfección. (...).

Muy otra es la suerte de la filosofía. En 
realidad, comienza por ignorar si tiene 
objeto propio; por lo menos no parte 
formalmente de la previa posesión de él. 
La filosofía se presenta, ante todo como 
un esfuerzo, como una “pretensión.” Y 
con ello, no por una simple ignorancia de 
hecho, por un simple desconocimiento, 
sino por la índole constitutivamente 
latente de aquel objeto. De aquí resulta que 
aquella rigurosa escisión entre un problema 
rigurosamente formulado de antemano 
y su solución, básica para toda ciencia y 
para toda actividad vital natural, pierde su 
sentido primario tratándose de filosofía. 
Por esto, la filosofía tiene que ser, ante todo, 
una perenne reivindicación de su objeto 
(llamémoslo así), una enérgica iluminación 
de él y un constante y constitutivo “hacerle 
sitio.” (...) Mientras la ciencia versa sobre 

un objeto que ya se tiene con claridad, la 
filosofía es el esfuerzo por la progresiva 
constitución intelectual

de su propio objeto, la violencia por sacarlo 
de su constitutiva latencia a una afectiva

patencia. (...)
El “escándalo de la ciencia” no solamente 

no es una objeción contra la filosofía que 
hubiera que resolver, sino una positiva 
dimensión que es preciso conservar. Por esto 

decía Hegel que la filosofía es el mundo al 
revés. La explanación de este escándalo es 
precisamente el problema, el contenido y el 
destino de la filosofía. Por esto, aunque no 
sea exacto lo que decía Kant “No se aprende 
filosofía, sólo se aprende a filosofar;” resulta 
absolutamente cierto que sólo se aprende 
filosofía poniéndose a filosofar.

(Tomado de Naturaleza, Historia, Dios. 
1942)



Página 8 / Guatemala, 27 de noviembre de 2021

Decoración

Estados Unidos financia con préstamos 
la reconstrucción de países europeos, 
diezmados en su población y 
devastados económicamente por la 

gran Guerra. También se hace el más próspero 
por innovación tecnológica y reorganización 
del trabajo para incrementar la producción. 
Desarrolla los sectores industriales de 
electrodomésticos y automóviles, aumentando 
el consumo de electricidad y combustible. Con 
almacenes llenos de mercadería, el comerciante 
gringo inventa la venta a plazos. Así, el pueblo 
no solo tiene acceso a automóvil, sino a vivienda 
popular o a apartamento en edificios piramidales, 
erigidos con el concepto del “Art Déco”. 

Creado en una Francia austera y conservadora 
por la Sociedad de Artistas Decorativos, este 
arte se populariza en la Exposición de París 
(1925) en un ambiente de lujo, estilo y moda. Las 
boutiques parisinas promueven a los diseñadores 
contemporáneos y la élite de alta costura encamina 
el nuevo estilo que se refleja hasta en envases de 
perfumes y cosméticos. Arquitectónicamente se 
desarrolla en la opulencia de Estados Unidos a 
través de edificios corporativos como el Chrysler, 
del arquitecto William van Allen, además de 
hoteles y restaurantes en las costas, gasolineras 
y salas de cine regadas por miles en todo el país. 
Utiliza geometrización comprensiva y limpieza 
ornamental decorativa. 

Hollywood es la máxima representación de 
los felices años 20 en un ambiente iluminado 
por lámparas de gases neón y argón. La película 

“The Jazz Singer”, con música de negros cantada 
por un blanco con la cara pintada de negro para 
público blanco, es el primer largometraje con 
sonido sincronizado. La Biblioteca del Congreso 
de EUA la considera histórica, cultural y estética. 
A partir de entonces se popularizan las comedias 
musicales. En la vida diaria, el jazz pone la 
música, el charleston colabora con el baile y el 
“Déco” aporta el ambiente. 

El estilo francés es símbolo del glamur de las 
estrellas de cine y la alta burguesía estadounidense 
de avión y transatlántico, por lo que suspiran el 
ama de casa y su esposo endeudados en medio 
de la recién estrenada sociedad de consumo que, 
a través de publicidad y mercadeo, les hacen 
creer en una prosperidad eterna.  Una época 
reflejada en la novela de Scott Fitzgerald, El Gran 
Gatzby, empezando por las fiestas extravagantes. 
La narración está adaptada al cine, al ballet, a la 
ópera, al teatro y, en la actualidad, a los juegos de 
computadora. 

El consumismo incipiente requiere de carteles 
publicitarios y decoración de interiores a manos 
de los mejores diseñadores gráficos e industriales 
que también se dedican a las portadas de revistas 
como “Life” y “Vogue”. Uno de ellos, el joven 
Cassandre, recién llegado de Francia donde funda 
la Alianza Gráfica, multiplica su producción de 
carteles y portadas de revistas. Cassandre cree 
que el cartelista no es un pintor, sino un medio 
que establece comunicación entre el anunciante 
y el público. 

Los estadounidenses vuelven a poner los pies 
en la tierra con la Depresión Económica del 29 
y el Estado se encarga del rescate económico 
mediante inversión pública. El arte continúa 
nutriéndose de heterogeneidad y eclecticismo 
influido cercanamente por las vanguardias 
modernistas y, lejanamente, por arte africano, 
asiático, prehispánico, etc., que explican, también, 
su expansión intercontinental. 

La arquitectura Déco cae como anillo al dedo 
para la reconstrucción de la ciudad de Guatemala, 
tras los terremotos de 1917 y 1918. Se construyen 
edificios públicos como la Casa Presidencial y 
el Conservatorio Nacional de Música, edificios 
comerciales como La Perla y los cines Fox y Lux 
en la capital y el Rex, inaugurado en Reu en 1930. 
Víctima de la Depresión Económica es la bella, 
vanidosa e inteligente Tamara de Lempicka, quien 
pierde las ganancias de su primera exposición 
pictórica en Estados Unidos, por la quiebra del 
banco donde tiene la cuenta monetaria. 

Con su “Autorretrato en Bugatti Verde” para 
la portada de una revista alemana, simboliza la 
emancipación de la mujer en ambientes refinados 
y elegantes, aunque es un homenaje a Isadora 
Duncan, creadora de la danza moderna que muere 
en Francia cuando su bufanda se enreda en una 
de las llantas del carro donde viaja. Muchos de los 
cuadros de Lempicka expresan su devoción por la 
sensualidad y el erotismo femenino. El Art Déco 
prescinde de las mujeres débiles y son plasmadas 
con la misma vitalidad con que se representa 
a hombres altivos y atléticos. Sus motivos 
naturalistas son estilizados y geométricos, ya se 
trate de flores, árboles, fuentes o aves con las que 

se rinde culto a la velocidad. 
Se extiende a la joyería que, con nuevas 

máquinas, perfecciona la filigrana y el engaste 
invisible. Cartier y Van Cleef y Arpels son famosos 
diseñadores de cigarreras, broches y brazaletes 
para mujeres que empiezan a vestir con los brazos 
desnudos por las nuevas modas. Los joyeros 
experimentan con metales y piedras preciosas 
en figuras diversas, incluyendo escarabajos que 
se ponen de moda tras el destape del sarcófago 
de Tutankamón en Egipto (1925) considerado el 
más grande hallazgo arqueológico de la historia. 
Después de la Primera Guerra Mundial, el Art 
Déco es un respiro existencial de la humanidad 
al que tratará de sofocar una segunda oleada de 
muerte y destrucción iniciada, para variar, por 
Alemania, ahora desde el rampante fascismo 
hitleriano.

Hugo Gordillo
Escritor

Art Deco Bugatti verde.

Art Deco Tamara de Lempicka.

Art Deco Cassandre.


