
suplemento semanal de la hora, idea original de Rosauro Carmín Q.

Guatemala, 20 de noviembre de 2021

50 años 
de filosofía 

de la liberación



Página 2 / Guatemala, 20 de noviembre de 2021

Con motivo del 50 aniversario 
del nacimiento de la filosofía de la 

liberación el doctor Mario Casalla, 
presidente de la Asociación de 

Filosofía Latinoamericana y Ciencias 
Sociales (Buenos Aires), me invitó a 
dar una conferencia como parte del 

homenaje que se organizaba el 18 de 
septiembre de este 2021. Para ello me 

enviaron tres preguntas como “guion” 
para la intervención. Esas preguntas, 

presentadas por la profesora Alcira 
Bonilla en el evento, son el origen de 

este texto.

es una publicación de:

presentación
ontra el olvido, la 
memoria restituye el 
equilibrio mediante 
la justicia.   Es una 
reparación frente al 
agravio intencional de 
contenidos silenciados.  
Para ello, Raúl Fornet-
Betancourt, actualiza 
los fundamentos 
constitutivos de la 

filosofía de la liberación, recupera su valor y 
proyecta lo que juzga pendiente desde los 
desafíos contemporáneos.

El texto es oportuno en el marco de la 
celebración del Día Mundial de la Filosofía, 
celebrado el pasado 18 de noviembre del 
año en curso.  Manifiesta la necesidad del 
pensamiento crítico frente a las estructuras 
injustas derivadas de una praxis que 
privilegia a los poderosos.   Lo suyo es la 
denuncia, pero también la exploración 
de posibilidades nuevas gestadas en la 
esperanza.  La condena de toda inspiración 
escatológica que asume lo ineluctable.

El programa planteado por Fornet-
Betancourt no soslaya la crítica a las 
universidades.   La reconversión filosófica 
pasa también por la revisión de las bases 
en que se sitúan esas instituciones.  Lo dice 
de la siguiente manera:

“(En) el caso de la Filosofía Intercultural 
ese aporte se concretiza, entre otros, 
en un programa para la transformación 
intercultural de la institución universitaria. 
Y la razón que explica la concentración 
del esfuerzo crítico en este programa 
es la constatación de que la civilización 
hegemónica hoy, es decir, la civilización 
moderna capitalista, ha tejido una fuerte 
articulación entre saber, investigación 
científica e industria en la cual la univer­
sidades y centros de estudios por lo 
general pasan a ser centros de produc
ción del “saber” que la hegemonía 
necesita para su perpetuación. Así las 
universidades se convierten en lugares 
‘roba mundo’ que consolidan y contribuyen 
al perfeccionamiento de estrategias para la 
‘emboscada civilizatoria’ que se le tiende 
hoy por doquier a la diversidad de mundos 
de vida de la humanidad. Y me permito 
un inciso para añadir que en esto no con
viene hacer ilusiones sobre la universidad 
latinoamericana, pues también ella ha caído 
en la trampa de las pretendidas normas 
internacionales de excelencia académica 
y busca hoy su perfil más con un espíritu 
servil frente al sistema que con el espíritu 
rebelde y liberador de ‘Córdoba 1918’, por 
ejemplo”.

Que la lectura de nuestra edición sirva 
para el reencuentro con la filosofía y nuestra 
filiación a la rebeldía.  Desde este espacio 
auguramos la sedición de los espíritus 
insobornables, esa tradición liberadora 
milenaria que hizo decir a uno de sus 
protagonistas: “no he venido a traer paz a 
la tierra, sino espada”.

Raúl Fornet-Betancourt
Escuela Internacional de Filosofía Intercultural, Aachen/Barcelona

50 años de filosofía 
de la liberación

1. ¿Cómo ve Ud. 
el presente de la 
filosofía intercultural 
y su diálogo con la 

filosofía de la liberación en 
los debates del pensamiento 
contemporáneo del que ambas 
participan? Cuáles cree 
que pueden ser los princi­
pales aportes en la actual 
encrucijada civilizatoria? 

Antes de responder a 
la pregunta, me permito 
llamar la atención sobre el 
contexto u ocasión de esta 
intervención.  Me refiero a que 
esta intervención tiene lugar 
en el marco de un homenaje 
a la Filosofía de la Liberación 
con motivo del cincuenta 
aniversario de su nacimiento. 
Y llamo la atención sobre esto 
porque me parece necesario 
–por razones de honestidad 
intelectual y de responsabilidad 
histórica que implica siempre, 
como diría el teólogo Johann 
Baptist Metz, responder ante 
la memoria de pasión y de 
liberación de los pueblos – 
preguntarnos:

¿Qué homenajeamos y qué 
celebramos cuando hacemos 
un homenaje al cincuenta 
aniversario del nacimiento de 
la Filosofía de la Liberación? 
¿Lo hacemos para tener 
oportunidad de celebrarnos 
a nosotros mismos y para 
congratularnos por la obra 
realizada en estos 50 años 
transcurridos?

Acaso se pueda hacer eso. 

Pues, si Gardel cantaba en 
su famoso tango “Volver” 
que “veinte años no es nada”, 
nosotros podemos decir que 
cincuenta años son mucho, y 
que, como en verdad muestra 
el recorrido de la Filosofía de la 
Liberación, en esos cincuenta 
años se ha hecho mucho.

Pero, mirando bien, ¿no 
desentona con el espíritu 
mismo de la Filosofía de la 
Liberación cualquier homenaje 
en el sentido de una cierta 
autocelebración? ¿No requiere 
más bien el ímpetu que puso 
en marcha al filosofar liberador 
entender este acto de homenaje 
como una ocasión para la 

renovación del juramento 
de fidelidad a la causa que se 
expresa en el ímpetu originante?

Pregunto de forma más 
concreta:  ¿No obliga el espíritu 
de la Filosofía de la Liberación 
a entender el homenaje a su 
nacimiento como un alto 
autocrítico para averiguar 
si se ha mantenido en estos 
cincuenta años transcurridos 
alerta y vigilante, atenta y fiel, 
al clamor de justicia de los 
pobres de la tierra (José Martí)? 
Pues que de ese clamor viene el 
ímpetu que la anima.

Creo que debería ser así, que 
ese debería ser realmente el 
sentido de este homenaje y que 

Enrique Dussel. 



Guatemala, 20 de noviembre de 2021 / Página 3

Pasa a la página 4.

deberíamos, en consecuencia, 
convertir este acto de homenaje 
en una ocasión para celebrar 
la memoria subversiva que da 
nombre, contenido y sentido 
a la Filosofía de la Liberación; 
memoria subversiva que, a mi 
juicio, debe ser también la que 
siga haciendo de compás o brújula 
para el desarrollo futuro.

Sobre el trasfondo de las 
observaciones anteriores, paso 
ahora a contestar la pregunta que 
se me ha hecho.

Y empiezo constatando un 
momento que, al menos para mí, 
es obvio, a saber, que el diálogo 
de la Filosofía Intercultural con 
la Filosofía de la Liberación 
es un diálogo entre filosofías 
hermanas o hermanadas por un 
mismo espíritu. Y mi impresión 
es que en el marco del debate con 
otras filosofías del mundo se las 
percibe realmente como filosofías 
hermanas.

Aunque debo decir también que 
tengo igualmente la impresión 
de que en los debates filosóficos 
contemporáneos la hermana 
mayor, que para mí es justamente 
la Filosofía de la Liberación, tiene 
más problemas o dificultades de 
presencia que la hermana menor.

¿Por qué? Lo explico 
brevemente:

Primero, porque en los debates 
del pensamiento contemporáneo 
hay mucha preocupación por lo 
supuestamente novedoso y, con 
ello, una cierta tendencia al “estar 
a la caza” de la última moda, sean 
teorías o conceptos, para mostrar 
que se está a la “altura de los 
tiempos”. Y, para esta mentalidad 
preocupada por lo “último”, una 
filosofía que como la Filosofía 
de la Liberación” ha entrado en 
la edad madura de los cincuenta 
años, pues resulta una corriente 
de pensamiento algo a destiempo, 
“adulta”, “de ayer”. Un empleo: 
en muchos debates actuales se 
nota que tanto comentadores 
como seguidores del llamado 
discurso decolonial asumen la 
“novedad” de este planteamiento, 
sin al parecer detenerse a pensar 
que la Filosofía de la Libera­
ción e incluso precursores de 
la misma en el pensamiento 
antiimperialista latinoamericano 
ya había desarrollado las 
perspectivas que hoy reciben el 
nombre de decolonial.

 Segundo, porque, por lo 
general, los debates filosóficos 
contemporáneos se llevan a 
cabo en un horizonte de su­
puesto pluralismo, es más, de 
relativismo ético, a cuya luz 
asustan afirmaciones fuertes, 

reclamos contundentes, que 
exigen una clara toma de posición 
tanto teórica como práctica. 
Por ejemplo, un reclamo como 
el del jesuita asesinado Ignacio 
Ellacuría de una civilización de la 
pobreza como salida a un mundo 
que difunde “el mal común” 
(Ellacuría), es un reclamo que hoy 
“suena mal”, que no se considera 
“políticamente correcto” o que se 
le descalifica como anacrónico.

Tercero, porque el ya endémico 
problema, herencia de lo que 
con un nombre inadecuado se 
ha  llamado “eurocentrismo”, o 
sea, el problema de centrar la 
agenda de los debates filosóficos 
en torno a las cuestiones que los 
intelectuales de los países que 
gobiernan la civilización hoy 
hegemónica consideran que son 
los problemas prioritarios de toda 
la humanidad, este problema, 
repito, se ha agudizado hoy 
debido precisamente a que con la 
expansión planetaria de las nuevas 
tecnologías se ha intensificado la 
dominación civilizatoria y, con 
ella, la capacidad de sugestión 
de que los problemas más 
candentes hoy día son justos 
aquellos que se desprenden de los 
últimos avances de la civilización 
hegemónica. Ejemplos serían, 
por nombrar ahora sólo algunos 
casos, la digitalización del saber, la 
computarización de los mundos de 
la vida, el cambio de las relaciones 
sociales bajo condiciones de 
la realidad y la comunicación 
virtuales, la cuantificación total 
de los procesos de construcción 
de realidad o la singularización 
de las subjetividades.

He aquí tres momentos que para 
mí explican las dificultades que 
encuentra hoy la Filosofía de la 
Liberación para estar presente en 
muchos debates contemporáneos 
o, para ser tenida en cuenta, por 
más allá de los círculos de las 
personas que la cultiva. Fuera de 
esos ámbitos “amigos”, pareciera, 
pues, como que se la percibe 
como una filosofía que viene de 
una época ya pasada.

Es claro, por otra parte, que 
esa percepción también toca a 
la Filosofía Intercultural; pues, 
como decía, es la hermana menor 
de la Filosofía de la Liberación. 
Pero tiene la ventaja, dicho 
de una manera muy sintética, 
de que combina los reclamos 
de liberación con análisis de 
transformación cultural; y 
esto parece encontrar cierta 
resonancia en los debates del 
pensamiento contemporáneo.

Pero vuelvo a lo que decía 
sobre la intensificación de la 

hegemonía civilizatoria en el 
mundo de hoy porque ello me 
da pie para pasar al segundo 
momento de la pregunta, a saber, 
la cuestión por los principales 
aportes en la actual encrucijada 
civilizatoria,

Ante esta cuestión empezaría 
por preguntar a su vez:

¿Estamos seguros de que 
como humanidad tenemos 
conciencia de que vivimos en 
una “encrucijada civilizatoria”?

En el Diccionario de Lengua 
Española de la Real Academia 
se dice que “encrucijada” 
designa aquel “paraje en 
donde se cruzan dos o más 
calles o caminos”. Y también 
se anota que su segundo 
significado es el de “embosca­
da”. A la luz de esta aclaración 
terminológica, plantearía 
la pregunta anterior de una 
manera más precisa en estos 
términos:

¿Qué tenemos realmente: un 
mundo como paraje en el que se 
cruzan caminos abiertos o más 
bien un mundo que es víctima 
de una emboscada civilizatoria?

En su respuesta a esta pregunta 
la Filosofía Intercultural se 
decanta por lo segundo y 
por eso cree que uno de los 
aportes principales de estas dos 
filosofías hermanas consiste 
justamente en la crítica a 
la civilización hegemónica 
en el sentido concreto de 
denuncia de un robo de 
mundo. Una civilización que 
pretende convencer a toda la 
humanidad de que no tiene 
rival, suplanta, sustituye el 
mundo por y con su máscara 
civilizatoria; una máscara 
que esconde la diversidad 
del mundo y así también los 
caminos posibles que se podrían 
seguir. Más que “encrucijada” 
tendríamos una emboscada en 
la que perdemos el mundo en su 
pluralidad. De ahí que hablemos 
de robo de mundo.

Si nos fijamos bien, vivimos 
en el estuche de una civilización 
que nos exige y encamina para 
que seamos todos y todas 
según la imagen que en ella 
se proyecta de nosotros. 
Denunciar esta emboscada, 
como decía, es uno de los 
aportes.

Y en el caso de la Filosofía 
Intercultural ese aporte 
se concretiza, entre 
otros, en un programa 
para la transformación 
intercultural de la institución 



Página 4 / Guatemala, 20 de noviembre de 2021

Viene de la página 3.

universitaria. Y la razón que explica 
la concentración del esfuerzo crítico 
en este programa es la constatación 
de que la civilización hegemónica 
hoy, es decir, la civilización 
moderna capitalista, ha tejido una 
fuerte articulación entre saber, 
investigación científica e industria 
en la cual la universidades y 
centros de estudios por lo general 
pasan a ser centros de produc­
ción del “saber” que la hegemonía 
necesita para su perpetuación. Así 
las universidades se convierten 
en lugares “roba mundo” que 
consolidan y contribuyen al 
perfeccionamiento de estrategias 
para la “emboscada civilizatoria” 
que se le tiende hoy por doquier a la 
diversidad de mundos de vida de la 
humanidad. Y me permito un inciso 
para añadir que en esto no conviene 
hacer ilusiones sobre la universidad 
latinoamericana, pues también ella 
ha caído en la trampa de las preten­
didas normas internacionales de 
excelencia académica y busca hoy 
su perfil más con un espíritu servil 
frente al sistema que con el espíritu 
rebelde y liberador de “Córdoba 
1918”, por ejemplo. Pero siguiendo 
con los aportes menciono todavía 
algunos otros que me parecen 
relevantes:
•	 Crítica del formalismo y 

conceptualismo en el pensar 
filosófico

•	 Fundar y desarrollar, como 
consecuencia del momento 
crítico anterior, colectivos o 
comunidades como sujetos 
de un pensar comunitario y 
situado en la convivencia.

•	 Promoción de la 
contextualidad histórica de 
los procesos cognitivos.

•	 Superación del monismo 
epistemológico y del 
horizonte de la episte­
mología en general como 
marco único para el 
reconocimiento y acredita­
ción del “saber” filosófico y 
sus expresiones.

2. ¿Podría sugerirnos algunos 
temas claves para la formulación 
de una renovada agenda de 
trabajo de tales filosofías para 
las generaciones más jóvenes 
actualmente interesadas en tales 
estilos de pensamiento?

Pienso que la tarea o el propósito 
de renovar la agenda de trabajo 
de una filosofía requiere como 
condición de su factibilidad el 
facilitar primero un movimiento 
reflexivo que, aunque es un 
movimiento único, se bifurca 
en dos direcciones de sentido 
inverso pero intrínsecamente 
complementarias. Una es la 
dirección hacia dentro por la que 
se busca el cerciorarse de por­
qué, cómo y con qué conceptos 

se formularon los temas de 
la agenda primera que marcó 
el desarrollo posterior de esa 
filosofía. Y la otra es la dirección 
que lleva hacia fuera, hacia la 
nueva contextualidad de mundo, 
como intento de comprender 
los desplazamientos históricos 
producidos en el entretanto y 
que dan perfil propio a lo que 
llamamos justo mundo de los 
días que corren ahora. Este 
intento es al mismo tiempo un 
intento de determinar en qué 
sentido los cambios constatados 
reclaman una recontextua­
lización de la agenda originaria y 
sus conceptos.

Supuesto este doble movimiento 
reflexivo diría entonces que la 
tarea de formulación de una 
renovada agenda de trabajo para 
las generaciones más jóvenes 
debería ser el resultado de un 
esfuerzo común y mancomunado, 
compartido, precisamente con 
esas generaciones más jóvenes. 
Y ello debido no sólo a que, 
por estar más directamente 
involucrados por razones labora­
les etc., en la “maquinaria” actual, 
pueden tener mayor sensibilidad 
para sentir los nuevos desafíos 
así como las oportunidades de 
acción que también ofrecen los 
contextos actuales; sino también 
porque pueden ver desde la 
perspectiva del tiempo nuevo 

la pertinencia o no pertinencia 
de mantener viejos conceptos,  
métodos o temas.

Como propuesta para iniciar una 
tarea semejante en grupos mixtos 
de trabajo indicaría los temas 
siguientes que, a mi modo de ver, 
sería claves para la renovación de 
una agenda común:

1. Profundizar la crítica a la 
constelación epistemológica 
hegemónica y hacer manifiestos 
sus mecanismos de reducción 
de la diversidad cognitiva de la 
humanidad.

2. Descivilizar el mundo, es decir, 
trabajar en mostrar las formas con 
que se genera la sustitución del 
mundo como paraje de lugares de 
diferencias por una construcción 
civilizatoria, uniformizante y 
mecanicista.

3. Relanzar una nueva discusión 
cosmológica o un diálogo de 
cosmologías con y entre todos los 
pueblos originarios del planeta. Y, 
como la otra cara de esta tarea:

4. El replanteamiento de la 
cuestión antropológica en el 
contexto de los debates actuales 
sobre el supuesto tránsito 
hacia una era “posthumanista” 
o “transhumanista, en cuyo 
fondo yace una ideología de 
la “descorporalización” del ser 
humano y del campo social que 
contradice los fundamentos 
“encarnacionistas” que sostienen 
muchas tesis tanto de la Filosofía 
de la Liberación y de la Filosofía 
Intercultural.

Pero termino mi respuesta a esta 
segunda pregunta observando en 
un plano general que la tarea de 
formular una renovada agenda 
de trabajo para un filosofar 
actual en perspectiva liberadora 
e intercultural debe plantearse 
también al menos estas dos 
inquietantes preguntas:

1. ¿Cómo pensar por más allá 
de una civilización que embosca 
los horizontes alternativos del 
pensar?

2. ¿Puede la filosofía 
adelantarse a la historia, tomarle 
la delantera, para ponerle 
delante de su curso el sentido 
de un deber ser. O, preguntado 
de otro modo, ¿estamos 
condenados a que el homo faber 
vaya siempre por delante del 
homo philosophicus?

Son preguntas que señalan hacia 
la posibilidad de la escatología 
en la historia. Pero con ello 
entraríamos en aquella categoría 
de problemas que José Ortega y 
Gasset llamaba tremebundos y 
que, como tales, exigen un tiempo 
que no tenemos ahora. Pasemos, 
pues, a la tercera pregunta.Raúl Fornet-Betancourt.



Guatemala, 20 de noviembre de 2021 / Página 5

¿A qué formulaciones o 
conceptos de su propio trabajo 
filosófico cree Vd. que sería útil 
atender para mejor comprender 
lo anteriormente dicho?

Agradezco la pregunta porque 
la percibo como una pregunta que 
me honra por el interés que refleja 
en mi trabajo. Pero debo decir 
también que es una pregunta que 
me resulta incómoda porque me 
obliga a hablar de mí mismo y 
esto es algo que siempre trato de 
evitar. Pero por no ser descortés 
intentaré decir algo.

En primer lugar que debería 
atenderse a que se trata de un 
trabajo que quiere promover una 
práctica filosófica que deja atrás 
la figura del filósofo o la filósofa 
como figuras aisladas y solitarias 
para animar a pensar en grupos 
o comunidad. Este intento se ve 
en el marco en que se desarrolla 
mi trabajo fundamentalmente, 
es decir, en el “Programa de Diá­
logo Filosófico Norte - Sur”, que 
se desarrolla desde 1989, en los 
“Congresos Internacionales de 
Filosofía Intercultural”, que se 
celebran regularmente desde 1995, 
o en la “Escuela Internacional de 
Filosofía Intercultural”, fundada 
en 2017.

En segundo lugar destacaría, 
sobre ese trasfondo del 
esfuerzo apuntado por fundar 
comunidades de reflexión 

crítica, los siguientes conceptos o 
formulaciones:

1. La idea de la universalidad 
sin firma, porque puede ayudar a 
esquivar el escollo del relativismo 
cultural y ético, que, a mi juicio, 
representa siempre un problema 
serio para un diálogo intercultural 
que no quiera alimentar la indi­
ferencia o que no quiera terminar 
renunciando a la posibilidad de 
hacer afirmaciones contundentes 
en el mundo de hoy.

2. La idea del diálogo lento 
de universos culturales que se 
traducen sus singularidades, 
ya que puede significar una 
perspectiva para superar la com­
prensión todavía corriente hoy 
del intercambio entre culturas en 
términos de una dialéctica que se 
daría entre culturas “particulares” 
y una supuesta cultura “universal”.

3. El concepto de “desfilosofar 
la filosofía”, porque puede ayudar 
a fomentar el diálogo entre 
filosofías o. mejor dicho, entre las 
múltiples culturas del filosofar sin 
tener que pasar por una definición 
canónica de la filosofía ante la 
cual las otras deberán siempre 
justificar su diferencia.

4. El concepto de “desculturizar” 
o “desteoretizar” las culturas 
porque puede contribuir, en un 
sentido semejante a lo propuesto 
en el punto anterior, a que se 
comprenda que una cultura no 

es necesariamente lo que su teo­
ría dice de ella, que hay que 
distinguir, por tanto, entre cultura 
y teoría de una cultura. O sea que 
puede ayudar a comprender que 
el diálogo entre culturas no puede 
ser sólo un diálogo entre teorías 
culturales sino que tiene que ser 
al mismo tiempo un diálogo entre 
culturas vividas.

5. La idea de la conveniencia 
de sustituir el término de 
“epistemología” por el de 
“culturas de conocimiento”, ya 
que puede ser útil para caminar 
hacia un verdadero equilibrio 
cognitivo de la humanidad al 
hacer ver justamente que el 
concepto de epistemología queda 
estrecho para una práctica del 
reconocimiento del “saber” que 
nos trasmiten las tradiciones de 
sabiduría.

6. La idea de la “mutación 
antropológica” porque invita 
a pensar las consecuencias 
que tienen los modos de vida 
y convivencia que expande 
hoy planetariamente la 
civilización hegemónica para las 
condiciones de subjetivización 
de las personas; y preguntarse 
si no estamos asistiendo a la 
“construcción” de seres humanos 
cuyas referencias básicas no son 
ya más las memorias históricas 
de sus pueblos sino las ofertas y 
promesas del sistema vigente.

Éstos serían, en 
resumen, algunos de los puntos 
que considero relevantes para 
continuar un trabajo común.



Página 6 / Guatemala, 20 de noviembre de 2021

Ana Lucía Xalin Lara 

CuentoCELEBRACIÓN DEL DÍA 
DE LOS MUERTOS (*)

La celebración del día de los santos se lleva a cabo el primero de noviembre y el dos de noviembre 
se recuerda a los fieles difuntos. Es una celebración que se festeja de diferentes formas dependiendo 

de la región. En algunos lugares se realiza la elevación de barriletes, se dice que se eleva un barrilete 
como mensaje a nuestros difuntos y luego se deja ir. En otros lugares se hacen las carreras de caballos 

y se adornan las tumbas con f lores. 

En mi comunidad, Cantón el 
Bosque, se hace el tradicional 
fiambre, es una forma de 
compartir con la familia y de 

recordar a nuestros difuntos, claro que 
en cada familia es diferente. Se hacen las 
famosas conservas de jocotes miel, el ayote 
en dulce y el camote en miel. Como acto 
seguido se van a adornar las tumbas el 
primero de noviembre y se almuerza en el 
cementerio al lado de la tumba de nuestro 
difunto a modo de convivencia con ellos. 

Es una celebración muy interesante 
porque a pesar de que ellos ya están muertos 
lo que se desea con eso es poder sentir la 
compañía y la presencia de ellos una vez 
más y según muchas personas esto se logra 
únicamente estos días, pues se cuenta que 
el frío que inicia en octubre anuncia la 
caminata que nuestros muertos emprenden 
para poder llegar con nosotros. En mi 
comunidad se reúnen algunas personas 
para contar algunas historias en torno al día 
de los muertos, no de terror sino historias 
que nos reconfortan y nos hace saber que 

existe un más allá. 
La más famosa es que cada año se les da 

un par de días a los muertos para que ellos 
puedan visitar a sus familiares en la tierra.  Se 
dice que el frío de octubre es la señal de que 
los muertos han iniciado la caminata y que 
debemos prepararnos para recibirlos, incluso 
esos días podemos notar a los perros muy 
inquietos ya que ellos tienen la capacidad 
para ver a los seres que han fallecido. No 
debemos temer porque son nuestros muertos 
los que andan rondando. Debemos de poner 
una candela encendida y un vaso con agua 
para ellos.  La candela para iluminar su 
camino hasta nosotros y el vaso con agua 
para aquellos que murieron sedientos. 

Se acostumbra a colocar la comida que 
a ellos más les gustaba comer cuando 
estaban en vida junto a la candela y el 
vaso. El último día de octubre podemos 
sentir ya la presencia de ellos y es cuando 
ladran aún más los perros.  El primero de 
noviembre se van a adornar las tumbas con 
las más hermosas flores pues es el lugar 
en donde ellos reposan, se lleva a cabo 

una convivencia en la tumba con toda 
la familia y se cuenta que ellos están ahí 
presentes disfrutando del día familiar.  
En esa pequeña convivencia se recuerda 
cómo fue nuestro difunto, todo es sonrisas 
y alguna que otra lágrima. 

Saliendo del cementerio podemos 
disfrutar del convite que está a la entrada 
del cementerio y jugar algún que otro 
juego en la feria, sin olvidar las bebidas y 
los platillos que podemos degustar antes de 
salir de esa calle. Al caer la noche volvemos 
a nuestros hogares con el corazón apretado 
y con un nudo en la garganta, pero nuestros 
muertos están ahí con nosotros y podemos 
sentir su presencia así que no es aconsejable 
llorar. El tres de noviembre es cuando ellos 
emprenden de nuevo su viaje hacia el más 
allá, se van contentos porque pudieron ver 
cuánto hemos crecido como persona y que 
los seguimos recordando con todo el amor 
posible, desde el tres esperan de nuevo 
el año siguiente para volver a estar con 
nosotros. 

Es por ello que es una celebración el 
primero de noviembre porque los tenemos 
de nuevo con nosotros. El fiambre y 
las conservas son las más populares en 
Cantón el Bosque, el fiambre para reunir 
a la familia en el almuerzo y las conservas 
a modo de refacción, son momentos 
íntimos que se disfrutan con la familia. 
En Cantón el Bosque muchas familias van 
al cementerio a recordar a sus muertos, a 
recordar a esas personas que han formado 
parte de nuestra vida, que nos han 
preparado y dejado una enseñanza para 
afrontar el día con día. 

Muchos extrañamos a personas que han 
fallecido pero recordemos que tarde o 
temprano nos volveremos a reencontrar 
con ellos, que mejor manera que hacerlos 
sentir orgullosos por lo fuerte que somos y 
no los recordemos con llanto sino con una 
enorme sonrisa para darle las gracias por lo 
mucho que hicieron por nosotros mientras 
estuvieron en vida. Todos hemos perdido 
a alguien a quien amábamos con el alma 
y la mejor manera de honrarlos es vivir 
nuestra vida en plenitud, en paz y jamás 
olvidándolos. 

* Segundo lugar. Certamen de Ensayo 
literario breve. “Celebración del día 

de muertos en mi comunidad”.  Casa 
de Desarrollo Cultural de Santa Lucía 

Cotzumalguapa



Guatemala, 20 de noviembre de 2021 / Página 7

Juan Fernando Batres Barrios
Escritor

Cuento

La ostra
Estaba sentado en el malecón un anciano, Takashi era su nombre, un viejo hombre de mar y de 

trabajos rústicos toda su vida. Había sido pescador por mucho tiempo, sabía todo acerca del mar y 
en esa tarde ventosa de otoño veía el atardecer sin prisa.

A su lado se encontraba Ran, un chico 
de más o menos unos 15 años, que 
compartía con el anciano algunos 
días para encontrar consejo a una 

vida que él consideraba sin sentido. Lo extraño 
de los nombres es porque nos encontramos en 
una de las islas que conforman Japón.

Ran le contaba al anciano todos sus 
problemas, sus pensamientos y su desgano ante 
la vida, en los tiempos modernos hay tantas 
opciones de qué hacer con la vida que algunas 
veces el solo escoger es tan difícil como vivir 
en realidad. Takashi, sin perder la calma solo 
se queda en silencio la mayoría de las veces, 
dándole tiempo al chico para que saque de su 
interior todo lo que le oprime, algunas veces 
esta táctica funciona tan bien que él ni siquiera 
debe decir nada, Ran se contesta solo lo que 
debe hacer. El anciano se comporta como si 
fuera un estupendo psicólogo en su consulta.

Así se pasan las tardes en la isla de Shima, 
Takashi viendo los crepúsculos y tomando su té, 
Ran hablando a veces sin parar. El viejo hombre 
en ocasiones le cuenta al chico que la vida antes 
era más sencilla, lo mucho que se trabajaba en 
los barcos de pesca, las largas jornadas, pero 
que en realidad no se pensaba mucho en qué 
se hacía en realidad, se trabajaba igual en un 
barco camaronero como en el muelle limpiando 
pescado o en la alcaldía del lugar atendiendo 
a otras personas, trabajo era trabajo. Y lo 
honorable era hacerlo lo mejor posible.

Le contaba muchas historias de las hazañas en 
el mar que parecían más invenciones fantásticas 
que anécdotas verdaderas.

Una noche, buscarían juntos la estrella del 
norte en el muelle de la isla, Takashi quería 
enseñarle a Ran el cómo poder navegar en el 
mar guiándose por las estrellas y no por un 
GPS electrónico. Pero el chico nunca apareció; 
el viejo hombre no le tomó mucha importancia 
hasta que se dio cuenta de que habían pasado 
ya varios días y no sabía nada del muchacho. Lo 
buscó en la escuela y no supo nada de él, en ese 
momento se dio cuenta de que en realidad no 
sabía quiénes eran sus padres, ni dónde vivía.

Se dio a la tarea de buscarlo porque tenía un 
mal presentimiento de todo, Ran no se iría de 
la isla sin despedirse de él. Al final del segundo 
día buscándolo lo encontró en una clínica por 
intento de suicidio. Takeshi estaba destruido 
por dentro. ¿Cómo no se dio cuenta de lo 
mucho que la vida le dolía a su joven amigo?

Cuando pudo ser visitado Ran, el viejo le 
llevó un Ramen bien caliente para confortar el 
cuerpo y el alma. El viejo se disculpó por no 
estar realmente con él cuando lo necesitaba, 
que el hablar de las cosas del pasado se daba 
cuenta de que no le ayudaba a enfrentar al chico 

la vida de hoy…
El viejo Takashi le contaría a Ran quizá 

su última historia, le dijo que un tiempo él 
trabajó con el “Rey de las Perlas”, y este le dio 
una historia de sabiduría que ahora, Takashi, 
deseaba pasársela a aquel chico que había 
querido terminar con su vida.

Para que una ostra pueda producir una perla 
debe pasar algo importante, debe introducirse 
en ella una piedrecilla. Esto parece algo 
sin importancia, pero para la ostra es muy 
importante, esa piedra le causa demasiado 
dolor, tanto que puede hacerla morir. Le 
dificulta poder alimentarse, y por ser una ostra, 
no tiene en realidad alguna extremidad que 
pueda ayudarle para sacarse esa piedrecilla de 
ella misma.

Entonces, pasa algo que puede ser casi mágico, 
la ostra empieza a cubrir lo que le lastima con 
nácar, que es una especia de baba pegajosa que 
se va solidificando en la piedra, formando cada 
vez una capa más lisa y gruesa hasta que la 
piedra deja de dolerle a la ostra y deja de ser un 
peligro para ella.

Esa piedra se ha transformado en una perla, 
algo muy valioso, muy preciado y hermoso. 
De igual manera, muchas de las cosas que nos 
lastiman y nos duelen en la vida podemos dejar 
que nos destruyan y nos duelan por siempre, 
pero si las transformamos a través de nuestro 
ser y nuestro espíritu convertiremos muchas 
de esas cosas que hoy nos hieren en perlas de 

nuestras vidas, victorias e inspiraciones para 
muchos más…

Eso aprendí de Mikimoto sama, el “Rey de 
las Perlas” al entrar a trabajar con él antes de 
que muriera, dijo Takeshi y luego se quedó 
totalmente callado.  Pasó quizá más de tres 
horas sin escucharse una sola palabra en esa 
habitación, luego el anciano simplemente se 
levantó y se fue.

Takeshi, aún más viejo sigue admirando 
los atardeceres desde el malecón en la isla de 
Shima. En ocasiones sale a pasear en barco 
con un joven de más o menos unos 25 años, es 
Ran, ahora trabaja en otro pueblo, lejos de la 
isla, pero regresa cada vez que puede para ver 
a su muy viejo amigo. En una ocasión fueron a 
explorar los arrecifes de ostras del lugar y Ran 
encontró una ostra enorme. La abrió y en ella 
estaba una perla magnífica.

La tomó y se la entregó a Takeshi, él la vio y le 
dijo: ¿por qué me la das? Debe valer una fortuna 
y puedes venderla fácilmente en la ciudad, con 
eso vivirás cómodamente todo un año. A lo que 
el joven contestó: “Yo ya tengo mi perla, la que 
me salvo la vida, eres tú, viejo amigo”.

Fin
Mikimoto Kokichi (1858-1954) llamado 

rey de las Perlas por ser el primero que cultivo 
perlas de forma exitosa en Japón.

Isla de Shima Lugar que por su clima y 
mareas es el más propicio para cultivar perlas 
en Japón.



Página 8 / Guatemala, 20 de noviembre de 2021

Renata Giambene 

Renata Giambene (Lucca, 1924 
- Pisa, 2004). Escritora y poeta 
italiana.  Acerca de ella, Facundo 
D´onofrio nos dice: Publicó 

una vasta obra poética y narrativa. Los 

poemas de Passi di piedi nudi parecen estar 
obsesionados con la falta: con lo que no se 
tiene, con lo que no se puede dar. El yo lírico 
quiere pero nunca puede. Su tormento es 
no ser lo que pretende y no dar lo que cree 

que debería. Su operatoria en el mundo está 
siempre por debajo de las expectativas de 
los demás (que son las propias).  Con una 
voz pasional y vernácula, va a lo concreto: el 
amor, la muerte.

El pan de la muerte 
 
He amasado un pan negro 
hecho de tierra y de llanto 
lo he horneado en el misterio 
de una cripta, en lugar santo. 

Si la muerte tuviera hambre 
y golpeara a mi puerta 
le diría: no, no estoy muerta 
pero sí, toma un poco de pan. 

En el fondo, amasarlo 
no me da nada 
ya que en aquel pan de tierra 
fue sepultada mi gente.

Maternidad perdida 
 
No más aquel revuelo 
de hojas del otoño 
ni aquella suave caricia 
en el vientre laborioso 
solo la nada. 

Acuné en el aire 
la dulce promesa de amor 
y ya le decía palabras sublimes; 
ahora me siento aturdida, 
golpeada por un rayo de sol. 

La cuna de sueños sigue allí 
se mece todavía, 
y me sube a los labios 
un arrorró de llanto 
mientras el alba se desvanece. 
Se desvanece también la cuna y yo loca 
le tiendo las manos. 
La nube pasa y pienso: 
habrá un mañana.

Los antepasados  
 
Cada día la astuta contrabandista 
alza el látigo y azota 
verdades apenas relampagueantes. 
 
Los antepasados sintieron el mal y el bien 
aún húmedos en verdes envoltorios 
y cada uno 
confió al otro el mensaje 
creación, amor, violencia 
resistencia — 
recomencemos de donde en el pinar los antepasados 
descubrieron blandas huellas 
de liebres y de pájaros 

y cada uno 
confió al otro la historia 
de su origen.

Soledad 
 
El silencio está dentro de mí. 
Qué terrible es 
sentirse como una piedra 
mientras la carne blanda 
aún recubre mis huesos. 

Cuando buscaba los grandes 
y quietos silencios 
estaba viva 
como el mercurio, inalcanzable 
y tan viva estaba dentro de mi carne 
que buscaba el silencio 
para reposar. 

Ahora, sobre esta piel consumida 
¡ay!, tan leve y delicada 
la caricia del viento 
guardo todavía en mí. 
Y en estos ojos dolientes 
aún perdura la visión inmóvil 
de la ciudad en la noche. 
Pero el tiempo 
será siempre el tiempo. 
Ha cambiado la estación 
y se ha vuelto más fría. 
He absorbido todo aquel silencio, 
ni un sonido, ni un llamado, 
soy un faro que se apaga.

Alucinaciones 
 
He tenido una infancia 
con tantos juguetes 
con tantos fantasmas. 
Quisiera las luces pequeñitas 
sobre mi cama, niña, 
para vigilar las sombras. 

Las noches han sido malvadas 
con mis mejores años. 
Las noches de los ojos severos. 
Sobre la pared del frente 
un ir y venir de imágenes: 
la sonámbula del último piso, 
la monja de oración 
con los nudillos duros 
golpeando un banco de escuela, 
el ladrón Bizzù 
el Bucio, el Mammone, 
¡Cuántas, cuántas personas!

A ti 
 
Hoy tienes el polen sobre el cabello 
y tu risa es un canto. 
Me dijiste besándome 
y yo agité 
los cabellos al viento 
para que el polvo de oro 
te cayera alrededor 
como una niebla de sol. 

Mientras pintas 
yo también soy un color. 
Me veo reflejada 
en las imágenes que compones 
y los ojos penetrantes 
de tus mujeres en la tela 
son los míos. 
Quizás me convierta en un retrato 
para gustarte un poco más.

Selección de textos por 
Gustavo Sánchez Zepeda.

poesÍA


