
su
pl

em
en

to
 s

em
a

n
a

l 
d

e 
la

 h
o

ra
, i

d
ea

 o
ri

g
in

a
l 

d
e 

Ro
sa

u
ro

 C
a

rm
ín

 Q
.

Gu
at

em
al

a,
 1

1 
de

 s
ep

ti
em

br
e 

de
 2

02
1

Paulo 
Freire



Página 2 / Guatemala, 11 de septiembre de 2021

es una publicación de:

presentación
a celebración del 
natalicio de Paulo Freire 
es ocasión propicia 
para reconocer la 
crítica pedagógica del 
pensador brasileño.  
Su visión, que obliga 
a reconsiderar “la 
educación bancaria”, 

constituye un aporte encaminado 
a la emancipación de los pueblos 
sometidos históricamente en franjas 
de pobreza.

Es una filosofía problematizadora 
para la acción que parte del valor de 
la persona humana, la confianza en 
las posibilidades de cambio y el papel 
que tiene como agente de su propia 
transformación.   Las conquistas 
personales no son gratuitas ni vienen 
del cielo, son producto del esfuerzo 
que inicia con el desaprendizaje. 

Se trata de comprender el 
papel dominador de quienes han 
manipulado el acto educativo para 
fundar una nueva narrativa.  Sin este 
papel de deconstrucción resultaría 
imposible una “episteme” que 
recupere los valores arrebatados por 
los opresores.  Por ello, la pedagogía 
no puede ser sino crítica en cuanto 
instrumento ideológico para inutilizar 
el pensamiento.

Al respecto, Fajardo Salinas, autor 
del artículo principal de nuestra 
edición, nos dice lo siguiente:

“El conocimiento adquirido 
por los procesos de enseñanza 
y aprendizaje es lo de menos en 
la educación bancaria, ya que 
se da primacía a un conjunto de 
informaciones descontextualizadas 
y desmembradas de lo humano. 
De este modo, los recortes y los 
segmentos de datos ingresados 
de modo forzado en el educando 
no tienen la posibilidad de 
convertirse en conocimiento, son 
simple erudición vacua u obesidad 
intelectual”.

Que la lectura, tanto del 
texto de Freire como la de los 
otros colaboradores de nuestro 
Suplemento, redunde en provecho 
de su refinado amueblado 
intelectual.  Nos sentimos unidos con 
usted desde el espíritu consagrado a 
la verdad, ya sabe, la convicción que 
reconoce el peregrinaje liberador 
a través del universo de las ideas.  
Da alegría formar comunidad y no 
sentirse solo.  Hasta la próxima.

José Manuel Fajardo Salinas
Académico e investigador UNAH

Para el análisis de esta película de 
animación, hago una especie de 
juego hermenéutico, atendiendo 
primeramente lo simplemente 

descriptivo (buscando el máximo nivel de 
objetividad en la caracterización, al estilo 
de la filosofía analítica), y luego, salto a lo 
fenomenológico (que pretende explorar 
sentidos y significados profundos de lo 
anterior), para elaborar un discurso de 
clarificación de las acciones escenificadas. 
Así, se procurará expresar lo usual de los 
hechos visibles en el cortometraje, y de 
modo posterior, la vivencia que, a nivel 
de conceptualización pedagógica, esta 
secuencia fílmica invita a considerar 
(sin eliminar los múltiples horizontes de 
reflexión que pueden surgir más allá de lo 
propiamente educativo).

Arrancando con lo descriptivo, en el 
video estilo comic, que usa fondo blanco 
en todo su desarrollo y una música que 
varía según cada escena, aparece un niño 
recién nacido que cae sentado en una 
especie de plataforma estilo banda, misma 
que, mediante rodos, hace que el chico 
sea movido a través de una ruta donde 
experimenta distintos estímulos referidos 
al ámbito de la escolaridad (a la vez que va 
aumentando de edad). De ahí que, como 
párvulo, recibe traje escolar y mochila, 
luego va topando con cuentos, libros 
infantiles y muchos lápices de colores, 
los cuales usa para rayar, rellenar figuras, 
o garabatear los textos que aparecen y 
desaparecen. De repente, surge una mano 
humana (no estilo comic), que le quita al 
niño su entretenimiento, y le inserta en 
la coronilla un embudo a través del cual 
introduce en su cabeza letras y números 
recortados; el niño intenta jugar con estas 
letras y números, pero la mano lo impide, 
y el proceso de encajarlos a través del 
embudo continúa.

Prosiguiendo la historia, el niño crece 
(la mano retira el embudo) y salta a la 
edad preadolescente, donde viajando en la 
misma plataforma encuentra materiales de 
lectura de distinto tipo. Le llama la atención 

En 
recuerdo 
de don 
Paulo

Hace cien años, en 
septiembre, nació Paulo 
Reglus Neves Freire. 
Están ocurriendo 
conmemoraciones, y 
esta composición quiere 
celebrarlo meditando 
en algunas de sus ideas 
pedagógicas. Para lo 
anterior, hago uso de un 
valioso cortometraje, que, 
en apenas 6 minutos con 44 
segundos, expresa conexiones 
multiformes con la basta 
producción intelectual 
del pensador brasileño. El 
audiovisual se titula Duel 
(Duelo) y es del año 1997.1

una obra de Julio Verne, pero al tomarla, 
reaparece la mano que le quita el libro, y 
repite el procedimiento ya explicado; sin 
embargo, ahora aparece una tijera, que 
colabora cortando las hojas de los textos, 
y así, los recortes van cayendo en la boca 
del embudo para ser ingresados con rudeza 
en la cabeza del protagonista. Mientras 
esto ocurre, el chico intenta revisar unas 
revistas de desnudos femeninos, pero la 
mano interviene nuevamente, lo golpea 
directamente y arrugando el material, lo 
tira a la basura. 

Se repite la escena del salto de edad, y 
el ahora joven, se encuentra con nuevos 
materiales de lectura y audiovisuales 
(novelas, cintas, películas, etc.), pero al 
intentar tomarlas, la mano repite lo previo, 
contando en esta ocasión con la ayuda 

de una especie de rayador de cocina, que 
desmenuza aún más todos estos objetos, 
y también con un martillo, que golpea 
para presionar la entrada de todo lo 
descuartizado y destrozado en la cabeza del 
jovencito. En este punto, el muchacho mira 
lo que ocurre adelante de la plataforma: 
otros chicos que están viviendo la misma 
experiencia con el embudo, sufren una 
especie de transformación al tomar la figura 
de oficinistas o burócratas (vestidos de traje 
y corbata, lentes redondos, maletín oscuro, 
y, además, sonrientes), que se precipitan 
al vacío cuando la banda móvil finaliza su 
recorrido. Como reacción, el joven hace 
un gran esfuerzo, y se libera del embudo, 
corre en sentido contrario al movimiento 
de la plataforma, es buscado por la mano 
y los instrumentos mencionados, pero 



Guatemala, 11 de septiembre de 2021 / Página 3

usando los materiales escolares que aún están 
intactos, los lanza con la ayuda de otros jóvenes 
hacia los perseguidores, que resultan vencidos y se 
derrumban desarmados en el suelo. Entonces, chicas 
y chicos, se divierten saltando, leyendo, riendo en 
medio de discos, libros, audiocasetes, etc. De repente, 
y concluyendo las  escenas, una tijera se levanta entre 
los escombros y se abre y cierra en dirección al grupo 
de jóvenes.

Paso ahora al segundo momento, la búsqueda de 
sentidos, donde la metodología fenomenológica 
se pregunta por lo esencial de cada una de las 
descripciones previas, dando lugar a múltiples 
interpretaciones, lo cual es un valioso punto para 
destacar, pues reafirma la idea de la pluralidad y 
riqueza semántica de la imagen por sobre las palabras. 
Ello ayuda a realzar el poder de las figuras como 
recurso educativo singular, pues permite interactuar 
entre quienes reflexionan sobre los sentidos de lo real, 
sabiendo que, durante los intercambios de parecer, 
habrá una ampliación del punto de vista particular 
merced a la riqueza inagotable de lo simbólico en las 
imágenes. Ahora bien, y haciendo honor a don Paulo, 
me inclino a proponer tres ideas interpretativas que 
van a tono con sus aportes pedagógicos y que ayudan 
a dar una configuración hermenéutica interesante al 
video descrito.

Primero, y quizá lo que más resalta desde la 
materialidad de lo observado en la acción de la mano 
y los instrumentos que aparecen, particularmente el 
embudo: la educación bancaria. Esta idea tan gráfica 
de Freire, simbolizada en los elementos mencionados, 
pero también en la banda móvil que concluye con un 
abismo en el que se precipitan las mejores intenciones, 
representa el triste final de la vida humana y laboral 
mediatizada por la regularidad normalizadora de 
procesos educativos que se vuelven un fin en sí 
mismos. Es decir, el conocimiento adquirido por los 
procesos de enseñanza y aprendizaje es lo de menos 
en la educación bancaria, ya que se da primacía a 
un conjunto de informaciones descontextualizadas 
y desmembradas de lo humano. De este modo, los 
recortes y los segmentos de datos ingresados de modo 
forzado en el educando no tienen la posibilidad de 
convertirse en conocimiento, son simple erudición 
vacua u obesidad intelectual.

Ahondando en este significado, y llevando su lógica 
al nivel institucional, se podría hablar de un fenómeno 
de gatopardismo en cuanto a reformas educativas 
que repiten incesantemente el argumento de la 
prioridad educativa como la solución para incentivar 
el desarrollo humano de la región latinoamericana, 
pero que a la vez disfrazan con moda de novedad las 
viejas fórmulas, en la hábil estrategia de dar impresión 
de cambio, precisamente, para que nada cambie. 
Esta noción, “gatopardismo”, o lo “lampedusiano”, 
tomada de las ciencias políticas, combina bien con el 
concepto de educación bancaria, ya que la plataforma 
educativa móvil que se ve en el cortometraje engaña 
con su “avance”, pero en realidad es reiterativa en 
su manejo del hecho educativo. De este modo, la 
escena de liberación final, que destruye lo redundante 
para que surja lo nuevo, es asunto pendiente, pues 
es políticamente conveniente para los gendarmes 
educativos que las cosas sigan igual.

Segunda idea clave: la pedagogía crítica, que 
prioriza el nexo entre la acción educativa y la 
configuración política. Aquí las escenas descritas 
podrían interpretarse sobre todo en base a las dos 
primeras facetas del protagonista, donde un estado 
fenoménico de no-reacción es lo más elocuente. 
Trasladado a las comunidades y sociedades de la 
actualidad latinoamericana, se podría hablar de 

una especie de estacionamiento o regresión en el 
proceso de maduración de conciencia, donde los 
aparatos educativos formales y no formales, provocan 
un condicionamiento en sordina, para escuchar 
solamente lo que aletargue o distraiga la relación 
ética que hay entre nuestras formas educativas y los 
manejos del poder cotidiano a todo nivel. 

Un detalle escénico que respalda o enriquece este 
modo de juzgar al personaje, que no distingue la 
conexión existente entre el modo en que está siendo 
educado y el hábito político de sujeción y obediencia 
acrítica al que se le conduce, es que, en cada uno de 
los momentos de cambio de edad, la mano retira el 
embudo que utilizó para cada etapa. O sea, cada sección 
de vida tiene sus propios modos de condicionamiento 
educativo, y estos se vuelven más violentos según el 
avance de edad, así, aunque inicialmente solo había una 
tijera, luego van apareciendo más y más instrumentos 
de corte y recorte en escena. Y, apuntando al momento 
específico de mayor violencia que ocurre en la trama, 
cuando el adolescente es sacudido con una bofetada 
al intentar hojear las páginas de desnudos, se puede 
cavilar un poco sobre cómo la relación entre géneros 
es directamente afectada por estilos educativos que 
limitan y/o distancian la exploración de esta otredad 
inquietante. Desde la pedagogía crítica este detalle 
anima a meditar sobre cómo la inadecuada relación 
educativa entre géneros, puede ser el trasfondo que 
desconfigura el manejo justo del sentido de poder 
personal y social, ya que coloca a la propia identidad 
en conflicto consigo misma (de ahí que no es casual 
colocar esta escena en la etapa adolescente del 
personaje); una referencia interesante al respecto se 
tiene con Octavio Paz, que en El laberinto de la soledad 
(capítulo “Máscaras mexicanas”), discurre sobre los 
“cierres” de psicologías agredidas, con acento en la 
dimensión de género, y sus expresiones en los modos 
sociales mexicanos (extensivos a la generalidad 
latinoamericana en mucho de lo aludido).

Y, para terminar, una tercera clave de interpretación, 
que invita a una reacción actualizadora de la propuesta 
freirana, es la alfabetización crítica y la pedagogía de la 

pregunta, ya que, siguiendo esta tradición pedagógica, 
alfabetizar no es simplemente una decodificación 
lingüística, sino asimilar un sentido mundo, que viene 
mediado por la comunidad educativa, los textos 
escolares y el currículo que los sustenta. Apuntando 
específicamente a los textos: ¿qué preguntas habría 
que incluir ahí para que los educandos y educadores 
visualicen—como lo hizo el chico del cortometraje—
el final que es esperable al extremo de la banda móvil? 
Y no solo eso, sino que, reaccionen con inteligencia, 
usando el mismo poder del conocimiento, para 
establecer el rompimiento adecuado con un tipo de 
modernidad educativa subyugante que amenaza 
cualquier posibilidad de mejora en lo social y personal.

La pedagogía de la pregunta ha sido el sentido 
orientador en proyectos educativos populares, 
como el de “Escuela Para Todos de Centroamérica”, 
que, en sus primeros años de labor, organizó un 
Simposio donde se tuvo la visita de don Paulo Freire 
a las instalaciones del Instituto Centroamericano de 
Extensión de la Cultura (ICECU), en San José de 
Costa Rica. En dicho evento se reconoció que esta 
iniciativa, que usó la pregunta como herramienta 
de contacto y comunicación con el campesinado 
de la región, obviamente estaba al servicio de la 
emancipación humana. Efectivamente, procurar 
que el educando establezca sus propias preguntas 
e incertidumbres, respetando su propio proceso de 
madurez, conduce tarde o temprano al desarrollo del 
ideal de la modernidad educativa: la autonomía, como 
fundamento pedagógico de la escuela. Pensando en 
los maestros, como los protagonistas por excelencia 
para desencadenar el cambio educativo auténtico, 
queda, como en el párrafo previo, la curiosidad por 
saber qué preguntas serían las pertinentes y necesarias 
para proponer a su conciencia, y así, catalizar este 
proceso y compromiso por la transformación social 
educativa. 

Gracias a don Paulo por invitarnos hoy a pensar 
estas y otras preguntas más.

1 Fuente con referencias de producción: https://www.filmaffinity.
com/es/film952411.html  



Página 4 / Guatemala, 11 de septiembre de 2021

Victor Hugo Pacheco Soch
 

“La mejor forma de predecir el futuro es creándolo”
 (Peter F. Drucker)

Demonios sueltos
en la sociedad

La pandemia del 
COVID 19 nos ha 
mostrado el tipo de 
sociedad que hemos 

y vamos construyendo, cada día 
nos sentimos más encarcelados, 
pero no en cárceles físicas, sino 
en la cárcel de la impotencia, 
la indiferencia, el estrés, la 
depresión. Construimos 
burbujas en las que buscamos 
estar más seguros y nos 
colgamos un rótulo gigante 
con el eslogan: “Sálvense quien 
pueda”.

Da la impresión que ya no 
nos inmuta nada, la situación 
precaria económica que vivimos 
la mayoría de guatemaltecas y 
guatemaltecos, nos tiene muy 
ocupados, estamos como gatos 
pansa arriba, rebuscando como 
se dice popularmente, para 
lograr cubrir los gastos básicos 
que la vida nos exige. 

Por otro lado, la publicidad, 
las redes sociales, el futbol, la 
telebasura, nos han puesto una 
gran venda en los ojos, que 
no nos permite ver la realidad 
social y económica que vive el 
país, no tenemos un sentido 
crítico, menos una solidaridad 
organizativa que nos ayude a 
hacer procesos de cambio. 

Nuestras Instituciones del 
Estado cooptadas, capturadas 
por élites económicas que 
no tienen ni un ápice de 
piedad (aglutinados en el 
CACIF), aliados con el crimen 
organizado, narcotráfico, 
políticos sin escrúpulos y 
sindicalistas como Joviel 
Acevedo. Se han constituido en 
una estructura paralela corrupta 
e impune, sin preocuparse, 
porque en el Ministerio Público 
tienen a la señora Consuelo 
de ellos, haciéndoles Porras, 
persiguiendo a los funcionarios 
públicos éticos y criminalizando 
a lideres y lideresas de las 
comunidades que se resisten.  

Élites económicas que 
cada cuatro años colocan en 
la presidencia, -como dijo 
Alejandro Giammattei en 
su campaña política- a un 
hijueputa más, que como perro 

faldero les sirve a sus intereses. 
No les importa los niños 
desnutridos, tampoco la gente 
que migra a los EEUU, solo se 
reparten como piñata el dinero 
del pueblo y mantener el poder.

Las iglesias viendo cómo 
salvan el alma, preocupados 
por el cielo, sin pensar que 
viven en el suelo. Proliferan 
las iglesias neopentecostales, 
usados políticamente, con una 
teología acrítica, desconectadas 
de la realidad, anestesiadas por 
la dizque palabra de dios, sus 
miembros se mueven como 
borregos, dirigidos muchas 
veces por un fanático religioso, 
que les crean una narrativa anti 
política e indiferente. 

Los Obispos de la Iglesia 
católica golpeándose el pecho 
ante su dios, pero guardando un 
silencio cómplice, validando y 
bendiciendo el sistema corrupto 
e impune, ya lo dice Monseñor 
Pablito de Filipinas: “en la 
Iglesia hay quienes optaran por 
no hablar a pesar de los obvios 
demonios en la sociedad. Es triste 
decirlo, nosotros, los líderes 

de la iglesia, nos refugiamos 
en el silencio cómplice. Somos 
como los perros guardianes que 
perdieron su capacidad de al 
menos ladrar”.

Las universidades ocupadas 
formando masas amorfas, con 
aulas convertidas en santuarios 
de conocimiento, encerradas 
en cuatro paredes y ahora 
perdidos en la maraña de la 
virtualidad, creando máquinas 
que servirán al sistema, sin 
formar seres humanos que 
tengan la capacidad de valerse 
del conocimiento, para hacer 
propuestas, salir a las calles a 
expresarse y ayudar a arrebatar 
el poder a los demonios sueltos, 
que ostentan el poder político y 
económico. 

¿Qué nos pasa? ¿Qué tipo de 
sociedad somos? ¿Qué tiene que 
pasar para reaccionar?,¿Qué 
demonios están sueltos en 
nuestra sociedad? esas y 
muchas más preguntas debemos 
hacernos.  ¿No será tiempo 
de empezar a plantearnos el 
construir otro tipo de sociedad, 
con una ética respetuosa de 

la vida, solidaria e inclusiva? 
Pasar como afirma el gran 
filósofo y teólogo brasileño, 
Leonardo Boff, de una ética de 
la conquista, ¿a una ética del 
cuidado? 

Ya es tiempo de atar a los 
demonios sueltos en la sociedad, 
ya es tiempo de organizarnos, 
buscar, construir, tejer e hilar 
alternativas que nos permitan ir 
vislumbrando un mejor futuro 
para nuestra generación y las 
futuras generaciones.

Seamos valientes, 
salgamos de la indiferencia, 
rompamos las cadenas del 
miedo, involucrémonos y 
no dejemos a los demonios 
interiores, a los demonios 
sociales, a los demonios 
políticos y económicos, 
seguir decidiendo nuestro 
destino, seamos verdaderas 
ciudadanas y ciudadanos. Solo 
lo lograremos si asumimos 
la responsabilidad que nos 
corresponde, organizarnos, 
pensar estratégicamente y creer 
en que es posible construir algo 
mejor para todas y todos. 

FOTO LA HORA: JOSÉ OROZCO.



Guatemala, 11 de septiembre de 2021 / Página 5

CuENTO
El libro viejo de Isaías

Los armarios de cada estudiante 
interno tenían un espacio para 
colocar los cuadernos y demás 
utensilios escolares, así como los 

libros de texto, y las novelas que había que 
leer en la clase de literatura. Isaías Espinoza 
se distinguía en la promoción por ser un lector 
compulsivo. En cualquier hora libre que se 
tenía, uno lo podía encontrar en la biblioteca 
de la Escuela devorando con la vista cualquier 
libro de psicología que la Vieja Menéndez 
tuviera en los anaqueles. Entre sus libros del 
armario, que era su biblioteca personal, estaba 
la colección que regalaba la editorial Pineda 
Ibarra; pero, había uno de tamaño mayor que 
había adquirido en la librería Iberia, propiedad 

de un gachupín republicano que se especializó 
en vender libros viejos y usados que los 
estudiantes de bolsas rotas le vendían por 
reducido precio, que él duplicaba al momento 
de revenderlos. 

En una de sus salidas al centro de la ciudad, 
Isaías adquirió por 60 centavos un libro 
titulado “Cartas de Amor” de la Editorial 
Sopena. Nunca supimos el nombre del 
autor, porque no tenía la pasta original y 
le quitaron la hoja de la portada interior en 
donde, seguramente, constaba el nombre 
del primer propietario, suponiendo que éste 
se la arrancó para que no se supiera de sus 
apreturas económicas. Isaías, con vocación 
de usurero desde sus años de interno 

René Arturo Villegas Lara
 

adolescente, prestaba dinero a premio a 
los demás estudiantes y con la compra  
de ese libro intrascendente, encontró  
otra forma de ganarse sus centavos, pues 
quien quisiera mandarle una carta tierna 
y apasionada al desvelo de sus sueños 
que había quedado en el pueblo lejano o 
estaba enclaustrada en un internado de la 
capital o de La Antigua;  así que los romeos 
enamorados recurrían al libro de Isaías y 
copiaban ávidos de expectativas  la carta 
que despertara los mejores sentimientos de 
su Julieta y diera en el clavo; digo, en su 
adolescente corazón. 

Los libros tienes sus lados y lo importante 
es encontrarlos. Víctor Hugo era uno de los 
más asiduos lectores del libro viejo, pues 
estaba enamorado de una sanjuanera llamada 
amparo, que estudiaba en la Escuelas de Artes 
y Oficios. Víctor Hugo era de esas personas 
que llaman románticas y su mayor afición 
era pintar dibujos con acuarela; y aunque 
no tenía un timbre de voz privilegiado, le 
gustaba cantar boleros de Los Panchos, del 
trío Los Murciélagos o de Hugo Leonel 
Vacaro, que era el cantante de moda en el 
recién inaugurado Canal 5, con televisores en 
blanco y negro. Víctor Hugo no solo buscaba 
cada vez la carta más sentida del libro de 
Isaías, sino que agregaba la letra de un bolero 
de moda: Al partir, No Me Quieras Tanto, Te 
seguiré, Amorcito Corazón…y hasta escribía 
el silbido de Pedro Infante. 

Una mañana de septiembre, aprovechando 
que dejó de llover por la mañana, se fue a 
un lugar solitario que quedaba por el campo 
de fútbol, en la vecindad del zoológico La 
Aurora, que los estudiantes llamaban La 
Isla y que sólo les servía para ir a fumar o 
para escribir la carta de la semana, en donde 
era más que indispensable utilizar el libro 
viejo de Isaías, pues en el ambiente no era 
propicio para inspirarse por el fuerte olor a 
amoníaco que despedían los meados de los 
leones. Esa mañana, alquiló el libro, pagó la 
renta al contado y se fue, solo con su soledad, 
a escribir la misiva que estaba en la página 
149, pues en la página 150 estaba la última 
y en la siguiente tenía el índice. Esa vez la 
acompañó del bolero Sin Ti. A la semana 
siguiente, recibió la contestación; pero en 
lugar de la respuesta, Amparo, no contestó 
nada; solo copio la estrofa de un bolero 
mexicano que dice: “la gente dice que tú y 
yo/ aún estamos tiernos para amar”. Víctor 
Hugo, que aun no había llevado el libro viejo 
al usurero propietario, lo tomó y se fue al 
cuarto dormitorio a devolvérselo a Isaías 
tirándoselo en la cama y con una contestación 
bien pensada: 

-¿Te dio resultado? Le pregunto 
Isaías.

-Ni mierda- le contestó Víctor Hugo.   



Página 6 / Guatemala, 11 de septiembre de 2021

FILOSOFÍA

El bloque histórico
Antonio Gramsci 

Frente a este objetivismo, el filósofo 
italiano Antonio Gramsci subraya de 
un modo incluso más enfático que el 
de Marx y Engels, la interdependencia 

estructural entre los distintos subsistemas 
sociales: no se puede pensar la economía, por 
ejemplo, como una mera “base” o sustancia, 
independiente de todos los demás momentos 
de la estructura social, la cual se limitaría a 
causarlos sin ser ella misma determinada por las 
actividades sociopolíticas e ideológicas.  Para 
Gramsci, contra el mecanicismo de muchos 
marxistas, es necesario afirmar el carácter de 
“bloque histórico” de toda formación social: en 
ella hay una interacción de múltiples factores, 
que remiten estructuralmente unos a otros. Ello 
implica una concepción abierta del hombre y 
de la historia, donde las fuerzas productivas 
tienen solamente una función de posibilitación 
de la libertad humana. (*)

 * González Antonio. Introducción a la 
práctica de la filosofía. Texto de iniciación. 
UCA Editores. San Salvador, 2005.

Un determinado acto político puede haber 
sido un error de cálculo de parte de los 
dirigentes de las clases dominantes, error que 
el desarrollo histórico, a través de las “crisis” 
parlamentarias gubernativas corrige y supera: el 
materialismo histórico mecánico no considera 
la posibilidad del error, sino que considera 
a todo acto político como determinado por 
la estructura, inmediatamente, o sea, como 
reflejo de una modificación real y permanente 
(en el sentido de adquirida) de la estructura. 
(...).

El análisis de estas afirmaciones, 
creo, lleva a reforzar la concepción 
de bloque histórico, en cuanto 
las fuerzas materiales son el 
contenido y las ideologías la 
forma, siendo esta distinción de 
contenido y forma puramente 
dialéctica, puesto que las fuerzas 
materiales no serían concebibles 
históricamente sin forma y las 
ideologías serían caprichos 
individuales sin la fuerza material. 

(...).
Se puede emplear el término 

“catarsis” para indicar el paso 
del momento meramente 
económico (o egoístico-pasional) 
al momento ético-político, esto 
es, a la elaboración superior de 
la estructura en superestructura 
en la conciencia de los hombres. 
Ello significa también el paso de 
lo “objetivo a lo subjetivo,” y de 
la “necesidad a la libertad.” La 

estructura de fuerza exterior que 
subyuga al hombre, lo asimila, 
lo hace pasivo, se transforma en 
medio de libertad, en instrumento 
para crear una nueva forma 
ético-política, en origen de 
nuevas iniciativas. La fijación del 
momento “catártico” deviene así, 
me parece, el punto de partida de 
toda la filosofía de la praxis. 

(Tomado de los Cuadernos de la 
cárcel, 1927-1937)



Guatemala, 11 de septiembre de 2021 / Página 7

Nicanor Parra
POESÍA

Nicanor Parra (San Fabián de 
Alico, Provincia de Ñuble, 
Chile; 5 de septiembre de 1914 
- 23 de enero de 2018).  Roberto 

Bolaño dijo: “El que sea valiente que siga a 

Parra. Sólo los jóvenes son valientes, sólo 
los jóvenes tienen el espíritu puro entre los 
puros. Pero Parra no escribe una poesía 
juvenil. Parra no escribe sobre la pureza 
(…)  Parra escribe como si al día siguiente 

fuera a ser electrocutado”. Por su parte, el 
antipoeta dijo de sí mismo: “Durante medio 
siglo la poesía fue el paraíso del tonto 
solemne hasta que vine yo y me instalé con 
mi montaña rusa”. 

FILOSOFÍA

El bloque histórico

La poesía terminó conmigo
 
Yo no digo que ponga fin a nada 
No me hago ilusiones al respecto 
Yo quería seguir poetizando 
Pero se terminó la inspiración. 
La poesía se ha portado bien 
Yo me he portado horriblemente mal. 
 
Qué gano con decir 
Yo me he portado bien 
La poesía se ha portado mal 
Cuando saben que yo soy el culpable. 
¡Está bien que me pase por imbécil! 
 
La poesía se ha portado bien 
Yo me he portado horriblemente mal 
La poesía terminó conmigo.

Último brindis

Lo queramos o no 
Sólo tenemos tres alternativas: 
El ayer, el presente y el mañana. 
 
Y ni siquiera tres 
Porque como dice el filósofo 
El ayer es ayer 
Nos pertenece sólo en el recuerdo: 
A la rosa que ya se deshojó 
No se le puede sacar otro pétalo. 
 
Las cartas por jugar 
Son solamente dos: 
El presente y el día de mañana. 
 
Y ni siquiera dos 
Porque es un hecho bien establecido 

Que el presente no existe 
Sino en la medida en que se hace pasado 
Y ya pasó..., 
como la juventud. 
 
En resumidas cuentas 
Sólo nos va quedando el mañana: 
Yo levanto mi copa 
Por ese día que no llega nunca 
Pero que es lo único 
De lo que realmente disponemos. 

No creo en la vía violenta

no creo en la vía violenta 
me gustaría creer 
en algo pero no creo 
creer es creer en Dios 
lo único que yo hago 
es encogerme de hombros 
perdónenme la franqueza 
no creo ni en la Vía Láctea.

Cambios de nombre

A los amantes de las bellas letras 
Hago llegar mis mejores deseos 
Voy a cambiar de nombre a algunas cosas. 
 
Mi posición es ésta: 
El poeta no cumple su palabra 
Si no cambia los nombres de las cosas. 
 
¿Con qué razón el sol 
Ha de seguir llamándose sol? 
¡Pido que se llame Micifuz 
El de las botas de cuarenta leguas! 
 
¿Mis zapatos parecen ataúdes? 
Sepan que desde hoy en adelante 
Los zapatos se llaman ataúdes. 
Comuníquese, anótese y publíquese 
Que los zapatos han cambiado de 
nombre: 
Desde ahora se llaman ataúdes. 
 
Bueno, la noche es larga 
Todo poeta que se estime a sí mismo 
Debe tener su propio diccionario 
Y antes que se me olvide 
Al propio dios hay que cambiarle nombre 
Que cada cual lo llame como quiera: 
Ese es un problema personal.

Manifiesto
(Fragmento)

Señoras y señores 
Ésta es nuestra última palabra. 
Nuestra primera y última palabra 
Los poetas bajaron del Olimpo. 
 
Para nuestros mayores 
La poesía fue un objeto de lujo 

Pero para nosotros 
Es un artículo de primera necesidad: 
No podemos vivir sin poesía. 
 
A diferencia de nuestros mayores 
Y esto lo digo con todo respeto 
Nosotros sostenemos 
Que el poeta no es un alquimista 
El poeta es un hombre como todos 
Un albañil que construye su muro: 
Un constructor de puertas y ventanas. 
 
Nosotros conversamos 
En el lenguaje de todos los días 
No creemos en signos cabalísticos. 
 
Además una cosa: 
El poeta está ahí 
Para que el árbol no crezca torcido.

 
Éste es nuestro mensaje. 
Nosotros denunciamos al poeta demiurgo 
Al poeta Barata 
Al poeta Ratón de Biblioteca. 
Todos estos señores 
Y esto lo digo con mucho respeto 
Deben ser procesados y juzgados 
Por construir castillos en el aire 
Por malgastar el espacio y el tiempo 
Redactando sonetos a la luna 
Por agrupar palabras al azar 
A la última moda de París. 
Para nosotros no: 
El pensamiento no nace en la boca 
Nace en el corazón del corazón. 
 
Nosotros repudiamos 
La poesía de gafas obscuras 
La poesía de capa y espada 
La poesía de sombrero alón. 
Propiciamos en cambio 
La poesía a ojo desnudo 
La poesía a pecho descubierto 
La poesía a cabeza desnuda. 
 
No creemos en ninfas ni tritones. 
La poesía tiene que ser esto: 
Una muchacha rodeada de espigas 
O no ser absolutamente nada. 
 
Ahora bien, en el plano político 
Ellos, nuestros abuelos inmediatos, 
¡Nuestros buenos abuelos inmediatos! 
Se refractaron y se dispersaron 
Al pasar por el prisma de cristal. 
Unos pocos se hicieron comunistas. 
Yo no sé si lo fueron realmente. 
Supongamos que fueron comunistas, 
Lo que sé es una cosa: 
Que no fueron poetas populares, 
Fueron unos reverendos poetas 
burgueses. 
 
Hay que decir las cosas como son: 
Sólo uno que otro 
Supo llegar al corazón del pueblo. 

Cada vez que pudieron 
Se declararon de palabra y de hecho 
Contra la poesía dirigida 
Contra la poesía del presente 
Contra la poesía proletaria. 
 
Aceptemos que fueron comunistas 
Pero la poesía fue un desastre 
Surrealismo de segunda mano 
Decadentismo de tercera mano, 
Tablas viejas devueltas por el mar. 
Poesía adjetiva 
Poesía nasal y gutural 
Poesía arbitraria 
Poesía copiada de los libros 
Poesía basada 
En la revolución de la palabra 
En circunstancias de que debe fundarse 
En la revolución de las ideas. 
Poesía de círculo vicioso 
Para media docena de elegidos: 
«Libertad absoluta de expresión». 
 
Hoy nos hacemos cruces preguntando 
Para qué escribirían esas cosas 
¿Para asustar al pequeño burgués? 
¡Tiempo perdido miserablemente! 
El pequeño burgués no reacciona 
Sino cuando se trata del estómago. 
 
¡Qué lo van a asustar con poesías! 
 
La situación es ésta: 
Mientras ellos estaban 
Por una poesía del crepúsculo 
Por una poesía de la noche 
Nosotros propugnamos 
La poesía del amanecer. 
Éste es nuestro mensaje, 
Los resplandores de la poesía 
Deben llegar a todos por igual 
La poesía alcanza para todos. 
 
Nada más, compañeros 
Nosotros condenamos 
-Y esto sí que lo digo con respeto- 
La poesía de pequeño dios 
La poesía de vaca sagrada 
La poesía de toro furioso. 
 
Contra la poesía de las nubes 
Nosotros oponemos 
La poesía de la tierra firme 
Cabeza fría, corazón caliente 
Somos tierrafirmistas decididos 
Contra la poesía de café 
La poesía de la naturaleza 
Contra la poesía de salón 
La poesía de la plaza pública 
La poesía de protesta social. 
 
Los poetas bajaron del Olimpo.

Selección de textos por 
Gustavo Sánchez Zepeda.



Página 8 / Guatemala, 11 de septiembre de 2021

Hugo Gordillo
Escritor

Denuncia

20747.61
       3961

Alemania pierde la guerra que 
provoca. Carga con la vergüenza 

de la derrota y debe pagar los 
platos rotos, aunque no cumple 

con los castigos económicos 
impuestos en el Tratado de 

Versalles. En la nueva República 
hay despertar cultural y político, 

a pesar de una crisis económica 
sin precedentes, caldo de cultivo 

revolucionario. Para los artistas, 
primero es la vida y después el 

arte. Por eso denuncian a los 
políticos, militares y burgueses 

provocadores y beneficiarios de la 
guerra. 

El Movimiento de la 
Nueva Objetividad 
desarrolla obras con 
contenido social 

y político. La mayoría de sus 
integrantes ha vuelto de las 
trincheras. Usan la sátira y la 
ironía caricaturesca contra 
el gobierno y la explotación 
capitalista. Otto Dix, sobreviviente 
con herida en el cuello, refleja la 
vida estamental alemana. En el 
tríptico “Metrópolis”, retrata a 
la alta sociedad prostituida que 
se regodea en los nuevos cabarés 
y a los mutilados de guerra 
rechazados por las prostitutas que 
atienden a quienes pagan por el 
servicio, cuando un pan cuesta 
miles de millones de marcos. 

Los billetes sirven para tapizar 
paredes o son barridos como 
basura en la calle. Por el mismo 
camino transita George Grosz, 
que caricaturiza al emperifollado 

funcionario de pensiones para 
mutilados, al desgraciado 
sobreviviente de guerra, al 
trabajador explotado y al 
comerciante que se aprovecha de 
la situación en el mercado negro. 
Max Beckmann, acostumbrado a 
ver el dolor y la muerte cara a cara 
como enfermero en las trincheras, 
pinta cuadros espantosos. “La 
Noche” se inscribe en el contexto 
del triunfo de la Revolución 
de Noviembre en la Alemania 
violenta, donde criminales 
torturan, violan, estrangulan y 
descuartizan a una familia en un 
encerrado ambiente de sufrimiento 
y muerte. Pero el sueño de 
cambiar al hombre y a la sociedad 
mediante el diseño del ambiente y 
los objetos urbanos lo tienen tres 
arquitectos que sucesivamente 
dirigen la “Bauhaus” (casa en 
construcción) una escuela donde 
se enseña desde encuadernación 
hasta arquitectura, pasando por 
carpintería, diseño, escultura, 
fotografía y pintura en vidrio...  
Ahí comulgan artistas y artesanos 
en unidad con teoría y práctica. 

Algunos edificios de “Bauhaus” 
son patrimonio de la humanidad, 
según la UNESCO. Su mobiliario 
se universaliza y permanece en 
el tiempo, como la silla de tubo 
de acero, la curva y la plegadiza. 
Todo este arte nace bajo la 
premisa de que “la forma sigue 
a la función” como una unidad 
entre el uso y la estética. Dirigida 
por Walter Gropius, la primera 
escuela (Weimar) tiene que cerrar 
porque los profesores promueven 
ideas marxistas y son acusados 
de libertinaje por la vida que 
llevan maestros y estudiantes. La 
segunda (Dessau) dirigida por 
Hannes Meyer y Van Der Rohe es 
acusada de ser una fuerza política 
con élite roja por el terrorista 
Partido Nacional Socialista en 
ascenso. 

Rohe abre una tercera escuela 
(Berlín) y la acusación de 
bolchevique y anti alemana le llega 
desde el Estado, ahora sí, con el 
fascista de Hitler en el poder, hasta 
que los creadores de la escuela 
se van al exilio. Bolchevique 
y anti alemana la “Bauhaus”, 
pero el fascismo usa sus diseños 
para mostrar la modernidad 
alemana ante el mundo. Albert 
Renger Patzch es el genio de la 
Nueva Fotografía. Con sus obras 

exactas y precisas defiende el 
carácter artesanal fotográfico 
ante la experimentación de los 
vanguardistas. En su libro “El 
Mundo es Hermoso” intenta 
conectar a la gente con las cosas 
a través del detalle, el retrato y 
el paisaje industrial o natural a 
través de fotografías perfectas.

Aplastadas las huelgas y los 
movimientos comunistas, 
Alemania es aceptada en la 
Sociedad de Naciones, inicia 
su Edad de Oro con una nueva 
moneda y créditos de Estados 
Unidos. Los cines se llenan para el 
estreno de “El Ángel Azul”, (1930) 
primera película sonora de Europa 
que refleja la decadencia moral 
de la burguesía. En el filme un 
profesor reprende a sus estudiantes 
por ir a un cabaré a ver a Lola Lola, 
pero él mismo cae en las telarañas 
de la cabaretera interpretada por 
Marlene Dietrich, convertida en 
símbolo sexual de su época tras 
saltar al cine norteamericano. 

El dramaturgo Bertolt Brecht 
rescata el teatro de la decadencia, 
sujetando el sentimentalismo con 
la razón. Sacude auditorios de los 
que exige una actitud reflexiva, 
más que una actitud emocional, 
en obras como “Tambores en la 
Noche”, que retrata la represión 
sangrienta del Levantamiento 
Espartaquista que quería “todo 
el poder a los consejos de los 
trabajadores”. Los escultores 
Karsch y Marcks esculpen obras 
naturalistas, la mayoría destruida 
por el Estado del Führer, que 
organiza una exposición itinerante 
con obras de “arte degenerado” 
como una burla contra artistas de 
vanguardia.

Paralela a esta exposición, el 
fascismo organiza otras con el arte 
permitido, el nacional socialista, 
el alemán puro, aunque la del arte 
prohibido tiene millones de visitas 
más que el oficial. Las pinturas, 
las esculturas, las xilografías, 
las fotografías, los libros, las 
cintas que Hitler no destruye 
y quema, son reducidas a nada 
por las bombas de los aliados. El 
fascismo como partido y la Nueva 
Objetividad como movimiento 
estético nacen el mismo año de 
1920. El primero acaba con el 
segundo y desaparece, pero está 
resurgiendo entre las cenizas en su 
forma de racismo, para desgracia 
de este mundo.


