
SUPLEMENTO SEMANAL DE LA HORA, IDEA ORIGINAL DE ROSAURO CARMÍN Q.

GUATEMALA, 17 DE JULIO DE 2021

HISTORIA 
DEL TEMPLO 
Y PARQUE DE 
SAN SEBASTIÁN



Página 2 / Guatemala, 17 de julio de 2021

es una publicación de:

presentación
n trabajo de 
mucho valor nos 
ha compartido 
en esta edición 
el historiador 
F e r n a n d o 
Mollinedo.   Sus 
invest igaciones 
c o n s t i t u y e n 

un registro importante para la 
comprensión del origen de las 
instituciones y su desarrollo, en 
este caso el del templo y parque 
de San Sebastián, en su afán por 
acercarnos al pasado.

Junto al relato que esboza la 
génesis del templo, aparecen 
contemporáneamente personajes y 
circunstancias que son “l’élan vital” 
que posibilitan la evolución de esos 
organismos.   Sin esa información 
variada, la recreación de la realidad 
quedaría en un anecdotario de 
resultado menor y valía.  Que no es 
el caso del texto de Mollinedo.

Sobre el origen de la iglesia, el 
historiador dice lo siguiente:

“El templo se construyó con 
gruesas columnas que sostenían 
los arcos dejando un espacio muy 
pequeño para la estancia de los 
fieles (9 varas) y desde la base 
del coro alto a la baranda del 
presbiterio, menos de 36 varas. La 
dimensión del sitio fue de 50 varas 
de fondo por 20 de ancho contando 
con capillas laterales.   En la 
segunda semana de enero de 1784, 
el ilustrísimo arzobispo Cayetano 
Francos y Monroy consagró el 
nuevo templo, celebrándose, con 
vísperas muy concurridas, la fiesta 
del Patrono San Sebastián”.

Lo invitamos a la lectura de 
nuestra propuesta editorial, en la 
que no falta la filosofía, la crítica 
y la literatura.   Por ello, no deje 
de leer las propuestas de Heidy 
Marroquín y Felipe Tambriz 
Tambriz.  Los contenidos, al tiempo 
que ensancharán su imaginario, 
permitirán a su paladar el disfrute 
de lo intelectual.   Lo saludamos y 
le deseamos un feliz fin de semana 
reposado.  Hasta la próxima.

HISTORIA DEL 
TEMPLO Y PARQUE 
DE SAN SEBASTIÁN

Fernando Mollinedo C.
Escritor y Columnista Diario La Hora

Origen de la devoción 
a San Sebastián en Guatemala

Tras la catástrofe de 1541 
por la inundación de agua 
y lodo proveniente del 
volcán Hunahpú (Agua) 

y el traslado de la ciudad al Valle 
de Panchoy, se inició un período de 
construcción gubernamental, religiosa 
y residencial; en el mes de agosto de 
1565 prácticamente estaba construida la 
mitad de la ciudad en Panchoy cuando 
acaeció un fuerte temblor que tuvo 
réplicas hasta septiembre.

Los habitantes de la ciudad, al sentirse 
indefensos ante la fuerza de la naturaleza, 
convocaron al Noble y Cristiano 
Ayuntamiento para tomar un santo por 
tutelar para que la defendiera de los 
temblores, éste decidió elegir el nombre 
de San Sebastián considerándolo como 
el protector que les había enviado el 
cielo y que cesaría tan terrible amenaza 
de los temblores. 

El 29 de julio de 1773 por la tarde se 
sucedieron una serie de fuertes temblores 
que prácticamente destruyeron la 
mayor parte de construcciones en la 
ciudad; este movimiento telúrico fue 
denominado “Terremotos de Santa 
Marta” siendo el motivo para que las 
autoridades consideraran el traslado de 
la ciudad hacia un lugar más seguro.

Se hizo la traslación de la ciudad de 
Santiago hacia el Valle de Las Vacas o 
de la Virgen de la Ermita de Nuestra 
Señora del Carmen y se trasladaron las 
instituciones de gobierno, viviendas 
particulares e iglesias; se trató de 
conservar la ubicación que tuvieron 
las instituciones públicas, templos y 
conventos en la antigua ciudad.

El arzobispo Cayetano Francos 
y Monroy ordenó el traslado de la 
parroquia de San Sebastián en el año 
1780 y le fue asignado un predio 
bastante amplio, limitado al norte por 
las manzanas 160a y 160b; al sur por las 

140a y 140b, cuyas divisiones recibieron 
los nombres de Callejones del Manchén 
y de la Soledad, dicho predio se ubica 
actualmente en la sexta avenida entre 
segunda y tercera calles de la zona uno 
de la ciudad de Guatemala.  Cuando se 
hizo el traslado se le anexó la escultura de 
Santa Lucía a la cual se le erigió un altar 
conforme las disposiciones del monarca 
español; éstas mandaban anexar las 
iglesias filiales a las parroquiales, por 
esa razón, es que, las imágenes de las 
vírgenes de Nuestra Señora del Manchén 
y la de Santa Lucía, se encuentran en la 
parroquia de San Sebastián.

Aunque el templo fue inaugurado 
varios años después, el sitio siempre 
fue propiedad de la Iglesia. Durante 
varios años se realizaron los trabajos 
de construcción en el lugar que le fuera 
asignado, construyéndose también 
una casa parroquial adyacente, con 
7 habitaciones, tres patios, un gran 
salón con piso de madera, caballeriza 



Guatemala, 17 de julio de 2021 / Página 3

Pasa a la página 4.

Se le conoció como Alameda de San Sebastián” debido a los árboles de álamo sembrados en sus alrededores; en este lugar acamparon los 
vecinos de este barrio cuando ocurrieron los terremotos de Santa Marta en los años 1917-1918 y también para el terremoto de 1976.    Se dice 
que en la casa que está al frente del templo, nació el escritor Enrique Gómez Carrillo, quien fue el Cronista de la ciudad, periodista y diplomático 
de Guatemala en Europa.

y un sitio para hortaliza; el tercer patio tuvo una 
vivienda para el sacristán. 

 El templo se construyó con gruesas columnas 
que sostenían los arcos dejando un espacio muy 
pequeño para la estancia de los fieles (9 varas) y desde 
la base del coro alto a la baranda del presbiterio, 
menos de 36 varas. La dimensión del sitio fue de 
50 varas de fondo por 20 de ancho contando con 
capillas laterales.  En la segunda semana de enero 
de 1784, el ilustrísimo arzobispo Cayetano Francos 
y Monroy consagró el nuevo templo, celebrándose, 
con vísperas muy concurridas, la fiesta del Patrono 
San Sebastián. 

Ha sido un área con jardines que ha servido 
durante más de doscientos años para el solaz y 
esparcimiento de sus asiduos visitantes, así como 
refugio temporal de los vecinos del barrio ante el 
embate de los fenómenos naturales, en especial de 
los terremotos y temblores.

En el año 1800 el presbítero y doctor Juan José 
Batres encargado del templo, concedió permiso 
a la Municipalidad de Guatemala para que en un 
área ubicada en la esquina de la 7ª avenida y 3ª calle 
se construyera una escuela municipal de primeras 
letras, misma que se construyó varios años después.  
A finales de los años mil ochocientos o principios 
de 1900 se le cambió el nombre a la escuela por el 
de 21 de noviembre como homenaje al presidente 
Estrada Cabrera en el día de su onomástico. 

El presbítero Batres, con su generosidad y cariño 
por el mártir, encargó la talla de la escultura de 
San Sebastián a tres artistas: Martín Abarca, 
Mateo Álvarez y Teodoro Flores, quienes la 
realizaron bajo su dirección y conforme a sus 
ideales.  Asimismo, como dato curioso aportado 
por el escritor y periodista Augusto Acuña se sabe 
que la Municipalidad de Guatemala se apropió 
indebidamente del terreno, registrándolo a su 
nombre al igual que con el área de jardines que 
circundaban el templo.   Después de los terremotos 
de 1917-1918 dicho edificio escolar fue cedido por 
la Municipalidad a la Universidad de San Carlos y 
ésta construyó la Facultad de Farmacia 

En 1814 se construyó una hermosa plazuela que 
rodeaba la iglesia, se la dotó en el lado norte de 
un estanque público surtido con abundante agua 
procedente de una corriente subterránea que hay 
en dicho lugar provisto en su parte posterior de 
lavaderos bastante amplios con una gran pila en 
su parte frontal y un abrevadero para los caballos 
donde se hizo tope con el Callejón de la Soledad.  
Dicha fuente o lavadero fue derribada cuando 
se inició la construcción del actual Colegio San 
Sebastián a finales del año 1931 y la trasladaron al 
Callejón de la Soledad donde actualmente se ubica 
(6ª avenida “A” entre 1a y 2ª calles zona 1).

Debido a un temblor de mucha intensidad a 
inicios del año 1874, el templo de San Sebastián 
tuvo serios daños en su estructura y se quedó sin 
púlpito al caerse la pared al que estaba adosado; 
el sacerdote Fray Antonio Domingo Arroyo,  
hermano del sacerdote Ángel María Arroyo quien 
era funcionario de Justo Rufino Barrios (diputado, 
diplomático en América del Sur, Ministro de 
Relaciones Exteriores) fue nombrado párroco de 
San Sebastián y solicitó al Gobernador de la Mitra 
Juan Bautista Raull y Beltrán para que favoreciera 
su templo con la donación del antiguo púlpito que 
sirvió en la iglesia de El Sagrario en la ciudad de 
Santiago el cual  se encontraba guardado en las 
bóvedas de la Catedral para ser trasladado hacia el 
templo de San Sebastián. 

Por medio de las distintas organizaciones 

su barrio.  Con lujo de fuerza llegó hasta el altar 
mayor, donde arrancó la piedra ara del altar; la 
llevó a una marmolería para que le hicieran un 
agujero central, empleándola después para asiento 
del escusado de su casa.  No tardó en recibir el 
castigo divino por su sacrílega profanación.  Le 
sobrevino una oclusión total del recto y cuando 
retornaba a su casa una cuadra antes de llegar a San 
Sebastián, sobre la sexta avenida sur, le acometió 
un fuerte dolor de vientre; se recostó en una puerta 
y “reventó”, desparramándose sus entrañas por la 
calle”.

El 26 de agosto de 1929 fue nombrado párroco 
de San Sebastián el sacerdote Mariano Rosell y 
Arellano quien ejerció tal cargo durante 10 años, 
posteriormente el 8 de enero de 1939, el Papa Pío 
XII, en Consistorio Secreto, le nombró arzobispo 
metropolitano electo de Guatemala. Posteriormente 
tomó posesión de la Mitra el 19 de marzo de 1939.  

Los  Terremotos de Guatemala de 1917-
18 fueron una serie de sismos que se produjeron en 
la  Ciudad de Guatemala  entre el 24 de diciembre 
de 1917 y mayo de 1918 que destruyeron más del 
sesenta por ciento de la ciudad.  El 25 de diciembre, 
a las 10:20 p. m. se produjo el primer temblor de 
consecuencias desastrosas; pero a las 11:23 p. m. 
sobrevino un terremoto que duró lo mismo que 
el anterior, pero de mayor intensidad; todos los 
inmuebles civiles y religiosos tuvieron serios daños 
en sus estructuras y las iglesias en sus torres, muros, 
cúpulas y paredes.

El 28 de diciembre de 1917 a las  2 p. m.  por la 
tarde, ocurrió el primer sismo fuerte a la luz del 
día;  ese fue el último sismo durante algunos días 
tiempo que los pobladores aprovecharon para 
armar campamentos provisionales en los parques, 

religiosas existentes en la Parroquia de San 
Sebastián se observó rigurosamente durante 
muchos años el culto al Santísimo Sacramento y al 
“Eterno Padre”, hoy llamado Padre Eterno, el cual 
es venerado los miércoles de todas las semanas del 
año. Sin embargo, por las acciones anticlericales 
del presidente Justo Rufino Barrios, el culto dejó 
de observarse pues eran prohibidas las reuniones 
y manifestaciones religiosas; actualmente se sigue 
realizando dicho culto tradicional.

En el año 1886 el presbítero y Dr. Manuel 
Francisco Vélez (zacapaneco) fundó “La Guardia 
de Honor del Santísimo Sacramento” con el objeto 
de restablecer la tradición de adorar al Santísimo 
pues todas las   Cofradías y Hermandades estaban 
prohibidas por órdenes del gobierno liberal.

El día 6 de septiembre de 1922 se repitió en 
Guatemala la historia de las expatriaciones por 
diferencias ideológicas: se ejecutó una acción 
policial con aparato de fuerza nunca visto, dirigida 
por el exseminarista y policía TEOFILO LIMA; un 
pelotón de individuos asaltó el Palacio Arzobispal 
y llegó hasta la habitación en que dormía el Prelado 
Luis Javier Muñoz y Capurón.  Sin darle siquiera 
el derecho de vestirse en privado se le capturó, 
sacándolo pistola en mano hacia la estación del 
ferrocarril donde lo pusieron en un vagón con 
destino al Puerto de San José”

Teófilo Lima, haciendo alarde de poder, por todo 
el muelle fue dando empellones al arzobispo hasta 
colocarlo en la canasta de la grúa que lo bajaría a 
la lancha que lo conduciría al barco que esperaba 
su llegada para el exilio en El Salvador, de donde 
también fue expulsado. Cuando el arzobispo se 
agachó para subir a la canasta, el esbirro le dio un 
fuerte puntapié.

Al retornar a la capital, TEOFILO LIMA se 
dirigió a la iglesia de San Sebastián, que era la de 



Página 4 / Guatemala, 17 de julio de 2021

Viene de la página 3.

BIBLIOGRAFÍA:
•	 DIEZ DE ARRIBA, LUIS. Presbítero. HISTORIA 

DE LA IGLESIA CATÓLICA EN GUATEMALA, 
Tomo II, s/e, Guatemala, 1989.

•	 ESTRADA MONROY, AGUSTÍN. HISTORIA 
DE LA IGLESIA DE SAN SEBASTIÁN. Anales 
de la Academia de Geografía e Historia de 
Guatemala, Tomo LXI enero a diciembre de 
1987.

•	 PARDO, J. JOAQUÍN. Efemérides de la 
Antigua Guatemala, 1541 – 1779, Unión 
tipográfica, Guatemala, 1944.

•	 TARACENA FLORES, ARTURO. LOS 
TERREMOTOS DE GUATEMALA. ÁLBUM 
GRÁFICO CONMEMORATIVO DEL 
CINCUENTENARIO (1917/1918-1968) 
Tipografía Nacional, Guatemala, 1970.

•	 E-grafía: HOY EN LA HISTORIA DE 
GUATEMALA, https//hoy historiagt.org 
Consulta 06 junio 2021.

•	 COMUNICACIÓN VERBAL, Lic. Luis Antonio 
Rodríguez Torselli, Guatemala, 05 junio 
2021.

plazuelas de las iglesias, campos aledaños a la 
capital (Lo de Bran, El Sauce, Gerona, Parque 
Centenario y el de San Sebastián por supuesto); 
el 3 de enero de 1918, a las 10:40 p. m., sucedió 
el terremoto más fuerte hasta el momento y 
arrasó a la ciudad; un sobreviviente relató que 
se escuchó un gran estruendo que provenía del 
centro de la tierra y que dio la impresión de que 
el suelo se alzó y luego cayó pesadamente; acto 
seguido se produjeron fuertes movimientos 
rápidos y desordenados que no dejaban que 
nadie pudiera estar en pie.

Para el terremoto de 1976, el templo sufrió 
graves daños y Monseñor Ramiro Pellecer con 
un comité de vecinos se dedicaron a la tarea de 
la restauración física del templo; prácticamente 
se volvió a construir el templo, tratando de 
conservar los rasgos arquitectónicos anteriores; 
para el efecto se contrataron 16 albañiles, 
12 peones, electricistas, carpinteros bajo la 
dirección del maestro de obra Hermenegildo 
Tabín quien diseñó y reconstruyó el altar y la 
capilla de Nuestra Señora del Manchén con la 
supervisión del arquitecto Eduardo Aguirre.

Se dispuso que la fachada y muro exterior 
conservaran su originalidad con excepción de 
los campanarios que conservaron únicamente 
sus bases, mientras que, los arcos interiores 
fueron suprimidos para darle paso a una 
mayor amplitud de la nave central con un 
techo de artesonado de dos aguas valorado en 
Q.45,000.00 obsequiados por el jefe de Estado 
Oscar Humberto Mejía Víctores.

Dos años duró el descombramiento y tres años 
para dejar concluidas las paredes exteriores con 

sus nuevas columnas, se conservó su aspecto 
neoclásico externo del siglo XIX con el acierto 
de dejar dos capillas laterales: la del Padre 
Eterno y la de Nuestra Señora del Manchén.  
La empresa Fersuc diseñó e instaló las rejas 
y los tres grandes ventanales; la firma Guate-
Mármol colaboró para concluir el trabajo del 
altar mayor y su mesa sagrada con mármol 
finísimo, así como la colocación, pulido y 
lustrado del sólido piso de mármol.

El domingo 18 de enero de 1987 se abrió al 
público el templo de San Sebastián debidamente 
remozado constando de su edificio de 42 
metros de largo por 16.50 de ancho con una 
altura promedio de 7.90 en la nave y 13.50 en 
los campanarios.  La bendición del templo 
fue realizada por el arzobispo metropolitano 
Monseñor Próspero Penados del Barrio  

Rasgos biográficos 
de San Sebastián

Después de conocer los datos más importantes 
respecto al parque y templo de San Sebastián, 
haremos una breve historia respecto al Santo 
a quien se dedica el templo con su nombre: 
SEBASTIÁN, nació en la ciudad de Narbona, 
Francia, hijo de madre francesa, en su juventud 
se educó en Italia obtuvo el grado militar de 
capitán de Compañía de las legiones romanas 
de infantería.  Tuvo influencia en la corte 
imperial y profesó en secreto el cristianismo 
convirtiendo a muchas personas.

Cuando se negó a participar en una 
ceremonia de tipo idolátrico, aun siendo un 
alto jefe militar fue condenado sumariamente 
por Diocleciano a morir a flechazos; sobrevivió 
gracias a los cuidados de una viuda cristiana de 

nombre Irene; una vez recuperado, Sebastián 
hizo la denuncia ante el emperador Diocleciano 
y éste enfurecido lo condenó nuevamente a 
morir a golpes de palos; recibió su castigo sin 
pronunciar clemencia y fue declarado por la 
iglesia como “defensor de la fe”.

Se invocaba la ayuda de este santo contra la 
peste, razón por la cual el presbítero y doctor 
en medicina Juan José Batres, párroco de la 
misma impulsó la idea para mantener dicha 
tradición, puesto que como médico utilizó en 
Guatemala en el año 1800 la vacuna contra la 
viruela cuatro años después de descubierta.



Guatemala, 17 de julio de 2021 / Página 5

Heidy Marroquín
Escritora

El planeta que gira 
alrededor de la ausencia

Si vuelves y no estamos es 
un poemario delicado 
por su temática. Desde 
el título me arriesgo, 

me pregunto si estoy lista para 
rememorar los hechos. Es que, es 
imposible leerlo sin abrirse a la 
memoria. Es imposible leer la obra 
de la poeta mexicana Gabriela 
Miranda sin escuchar la Vereda 
tropical y reconocerse a sí misma, 
reconocer que sí: el alma muere de 
esperar. 

La poeta gira su mirada sobre 
los 43 estudiantes de la Escuela 
Normal Rural de Ayotzinapa 
Raúl Isidro Burgos ubicada en 
el estado de Guerrero, México, 
quienes desaparecieron durante 
el ataque que la policía de Iguala 
desencadenó contra ellos la noche 
del 26 de septiembre del 2014. La 
mirada de la autora es la mirada 
de los seres queridos que los 
siguen buscando y de la memoria 
colectiva, no solo de México, sino 
de aquellos quienes nos sentimos 
involucrados. Escribir un libro 
así, implica la empatía por las 
familias golpeadas por la tragedia 
y que en su búsqueda han exigido 
al gobierno y a la sociedad que 
no deje de contar hasta cuarenta 
y tres, que no se les abandone en 
su lucha. El libro transita entre 
dos caminos: el de los muchachos 
que no están y el de quienes se han 
quedado buscándolos. La obra de 
Gabriela es una vela encendida en 
esos caminos, que no se apagará 
hasta que sean encontrados. 

Tengo frente a mí Si Vuelves y 
no estamos de Gabriela Miranda. 

Mientras intento organizar las 
ideas, me sorprendo al encontrar 

entre mis archivos un texto 
que escribí después de ver la 

serie documental Los días de 
Ayotzinapa, en 2019. El texto va 

así: Son balas, / son luces y miedos / 
la esperanza de un dos de octubre / 
y el ansia de la mañana. Continúa 

con la descripción del sueño de 
encontrar a los desaparecidos, 

la aflicción de los padres, la 
impasibilidad de un  presidente y la 

mirada tierna de una madre. 

En cada poema la esperanza 
crece, hay un grito que se conduele. 
Cada poema es un paso de quienes 
caminan honrando su memoria, 
cada verso es la fotografía 
que llevan en sus manos. En 
ningún lugar del mundo debería 
existir una conmemoración 
por desaparecidos, me digo. 
En ningún lugar del mundo. 
Los acontecimientos del 26 y la 
madrugada del 27 de septiembre 
de 2014 se convirtieron en los 
ojos de quienes ahora mismo se 
preguntan a dónde se los llevaron y 
exigen que se los devuelvan. Quizá 
ante la ausencia de respuestas, los 
seres queridos se sientan también 
un poco desaparecidos. 

	 La obra es un recomenzar 
del recuerdo, de las preguntas; pero 
también de las heridas. Presenta 
la espera que no es inmóvil, sino 
que se desplaza por cada rincón 
de los territorios de la memoria. 
Hay una entrañable relación 
entre Si vuelves y no estamos y la 
naturaleza. Miranda nos lleva de 
la mano a recorrer el camino de 
la ausencia y el de la resistencia 
a través de ella. La naturaleza 
convoca a los seres que nos 
faltan, sus energías se unifican 
con el pesar de la voz poética, 
como se puede evidenciar en 
el siguiente poema:

Mi dolor tiene sol y lluvia,
lo puedo envolver en una 

sábana y sacarlo a pasear. 
Puedo ponerlo en mi 

ombligo 
masticarlo, escupirlo.
Duele. 
Me duele como este país 

que arrastro.
La tierra que dejaron los 

estudiantes los reclama con 
un grito. Por eso, es frecuente 
encontrarnos con las referencias a 
ella. Hay un lugar que les pertenece 
y no están para ocuparlo, se trata 
de una tierra herida que gira 
alrededor de la ausencia; «pero 
nuestro corazón es terrestre, /
defendemos la vida como un oficio 
del mundo.» dice Miranda. El 
poemario retrata que, sobre todo 
el dolor están las aves, las flores, 
las semillas, el mar, el agua, los 
árboles… retrata la resistencia a la 
vida, a pesar de la tierra empapada 
de sangre.

Me une a esta tierra un cordón 
umbilical de 

    /sangre nueva,
esta tierra bombardeada se 

levanta tocándose 
 /los labios con la lengua.
amanecerá floreando
contra toda certeza, no morirá. 
En algún punto del poemario ya 

no es Miranda, sino la madre, el 
padre o la abuela que a través de su 
canto suplica el regreso de quien 
no está. El poemario es también 

la denuncia persistente contra los 
militares, gendarmes de la injustica 
y el horror, y la denuncia por la 
sangre que también fue derramada 
en aquel acontecimiento. Miranda 
nombra a los 43 estudiantes, no 
con sus nombres de registro, sino 
con la ternura: «con las cosas que 
amamos y que no queremos dejar 
ir.» dice. Si vuelves y no estamos es 
un planeta que gira alrededor de la 
ausencia, con gratitud y resistencia 
hasta encontrarlos.



Página 6 / Guatemala, 17 de julio de 2021

EPISTOLARIO

Carta de Madre 
Teresa de Calcuta

La decisión de Madre Teresa no fue un capricho de juventud, sino más bien una 
elección razonada, fruto de su profunda relación con Jesús. Muchos años después ella 
desvelaría, “desde mi infancia el Corazón de Jesús ha sido mi primer amor”.  Hizo clara su 
determinación en su carta de solicitud a la superiora de las religiosas de Loreto.

Reverenda Madre Superiora,
Sea tan amable de escuchar mi sincero deseo. Quisiera entrar en su Congregación, 
con el fin de llegar a ser un día una hermana misionera y trabajar por Jesús que 
murió por todos nosotros.
He terminado el quinto curso de la escuela secundaria hablo albanés, que es mi 
lengua materna y serbio; conozco un poco el francés, no sé nada de inglés, pero 
espero que Dios me ayude a aprender lo poco que necesito y entonces empezaré 
inmediatamente en estos días a practicarlo.
No tengo otro requisito especial, sólo quiero estar en las misiones y todo lo demás 
lo dejo completamente a la disposición del buen Dios.

En Skopje, 28-VI-1928
Gonda Bojadijevic

(Gonxha Bojaxhiu a la superiora general de Loreto, 28 de junio de 1928. El 
nombre de bautismo de Madre Teresa es Gonxha Agnes Bojaxhiu. Sin embargo, 

como su carta a la superiora general fue escrita en serbocroata, firmó en esa 
lengua (práctica común en Skopje en esa época): Gonda Bojadijevic



Guatemala, 17 de julio de 2021 / Página 7

Carta de Madre 
Teresa de Calcuta Felipe Tambriz Tambriz

La pandemia de la poesía 
ha traspasado la historia 
el silencio y los idiomas. 

La pandemia brota de nuestras letras 
y aumenta con la lectura 
y los recitales. 

No produce cuarentenas agrias 
que ameriten desdeñarse en silencio. 

La poesía es la pandemia 
que propagan los poetas 
infectan los editores 
y multiplican los libreros. 

Los gobiernos no decretan cuarentenas 
contra nuestra pandemia 
ni toques de queda 
contra nuestros festivales. 

La pandemia de la poesía 
asaltó Facebook, Twitter e Instagram 
la poesía es un virus 
que se infecta con los libros 
y se aplaude en festivales.

La pandemia de la poesía 
la creamos los poetas 
y no debe haber cura 
ni laboratorios que lo combatan. 
La pandemia de la poesía 
la celebramos, la fomentamos 
la pandemia de la poesía 
son mis versos, mis estrofas 
mis poemas.

POESÍA

La pandemia de la poesía

Felipe Tambriz Tambriz nació en 1987, 
en una comunidad indígena del 
municipio de Nahualá, departamento 
de Sololá en Guatemala. Desde niño, 

en la escuela, participaba en actividades de 
declamación. Desde 2003 empezó lo que 
actualmente él llama “su conversión a la 
poesía”. Su primer poema lo escribió en el 

año 2005. Para el 2008 luego de graduarse 
de maestro de educación primaria, inició a 
escribir su primer libro de poemas en k’iche’ 
y español. Desde entonces, ha participado 
en diferentes certámenes y festivales de 
poesía de carácter nacional e internacional. 
Para el año 2018 fue publicado su primer 
libro “No todo está escrito” por la Editorial 

Universitaria de la USAC. Actualmente 
se dedica a la docencia y es estudiante 
universitario. Muchas de sus obras poéticas 
pueden consultarse en dichos sitios de 
internet; además, sigue trabajando en la 
publicación de más obras literarias para 
aquellos que “en cada poema encuentran la 
vida y el sentido místico”.



Página 8 / Guatemala, 17 de julio de 2021

FILOSOFÍA

La fundamentación de la moral
Gramsci

 Para la filosofía de la praxis, la moral no se puede 
fundamentar en unas normas a priori, inherentes 
al individuo o a su naturaleza, válidas para todo 
tiempo y lugar. La moral es algo que se constituye 

en la sociedad y en la historia de los hombres, y que, 
por lo tanto, no tiene, en sus contenidos, un carácter 

intemporal como pretenderían Platón o Kant. Pero esto 
no quiere decir que se pueda prescindir de la moral, 

como quisieran Trasímaco o Maquiavelo, considerando 
como justo simplemente lo socialmente vigente. Ni las 

legitimaciones normativas ni las puramente fácticas 
son satisfactorias. Entre un deber ser ahistórico y un 

ser meramente fáctico está la categoría de posibilidad. 
Para Gramsci, como para Zubiri, la valoración moral es 
siempre y solamente una valoración entre posibilidades

reales de humanización.  (*)

      * González Antonio. Introducción a la práctica 
de la filosofía. Texto de iniciación. UCA Editores. San 

Salvador, 2005.

La pregunta es siempre la misma: ¿qué es el hombre? 
¿Qué es la naturaleza humana? Si se define como 
individuo, psicológica o especulativamente, 
estos problemas del progreso y del devenir son 

insolubles y se convierten en puras palabras. Pero si se 
concibe al hombre como el conjunto de las relaciones 
sociales, pareciera que todo paragón entre los hombres en el 
tiempo es imposible, puesto que se trata de cosas diversas si 
no heterogéneas. Sin embargo, como el hombre es también 
el conjunto de sus condiciones de vida, se puede medir 
cuantitativamente la diferencia entre el pasado y el presente, 
dado que es posible medir el grado en que el hombre domina 
la naturaleza y el azar. La posibilidad 

no es la realidad, pero 
también aquélla es una 
realidad: que el hombre 
pueda hacer o no 
hacer una cosa tiene 
su importancia para 
valorar lo que realmente 
se hace. Posibilidad 
quiere decir “libertad”. 
La medida de la 
libertad entra en el 
concepto de hombre. 
Que existan las 
p o s i b i l i d a d e s 
objetivas de no 
morir de hambre, 
y que se muera 
de hambre, tiene 
su importancia, 
según parece. Pero 
la existencia de 
las condiciones 
o b j e t i v a s , 
posibilidad o 

libertad, no es 

suficiente: es preciso “conocerlas” y saberse 
servir de ellas. Querer servirse de ellas. El 
hombre, en este sentido, es libertad

concreta, es decir, aplicación efectiva del 
querer abstracto o impulso vital en los medios 
concretos que realizan tal voluntad (...). Hay que 
concebir al hombre como un bloque histórico de 
elementos puramente individuales y subjetivos, 
y de elementos de masa y objetivos o materiales, 
con los cuales el individuo se halla en relación 
activa. Transformar el mundo externo, las 
relaciones generales, significa fortalecerse a sí 
mismo, desarrollarse a sí mismo. La idea de que 
el “mejoramiento” ético es puramente individual 
es una ilusión y un error: la síntesis de los 
elementos constitutivos de la individualidad es 
“individual”, pero no se realiza y desarrolla sin 
una actividad hacia el exterior, modificadora 
de las relaciones externas, desde aquellas que se 
dirigen hacia la naturaleza hasta aquellas que, en 
diversos grados, se dirigen a los otros hombres, 
en los distintos ámbitos sociales en que se vive, 

llegando finalmente a la relación máxima, que 
abraza el género humano. Por ello se puede 
decir que el hombre es esencialmente “político”, 
pues en la actividad para transformar y dirigir 
conscientemente a los demás hombres realiza su 
“humanidad”, su “naturaleza humana” (...).

La base científica de una moral del materialismo 
histórico debe buscarse, me parece, en la afirmación 
de que “la sociedad no se propone objetivos para 
cuya solución no existan ya las condiciones”. 
Existiendo las condiciones, “la solución de los 
objetivos deviene ‘deber’, la ‘voluntad’ deviene 
libre”. La moral devendría una investigación de 
las condiciones necesarias para la libertad de la 
voluntad en cierto sentido, hacia cierto fin, y la 
demostración de que estas condiciones existen. 
Debería tratarse, también, no de una jerarquía de 
los fines, sino de una gradación de los fines por 
alcanzar, dado que se desea “moralizar”, no sólo a 
cada individuo por separado, sino también a toda 
una sociedad de individuos.
(Tomado de los Cuadernos de la cárcel, 1927-1937)


