
suplemento semanal de la hora, idea original de Rosauro Carmín Q.

Guatemala, 8 de mayo de 2021

Consolación 
y filosofía



Página 2 / Guatemala, 8 de mayo de 2021

es una publicación de:

presentación
n contra del 
cliché, según el 
cual la filosofía es 
solo un ejercicio 
contemplativo, Raúl 
Fornet-Betancourt 
nos recuerda en 
el texto principal 

de nuestra edición una de las 
funciones esenciales de la filosofía: 
la consolación.  Para ello, el filósofo 
explica el interés que desde Boecio 
(o antes con los estoicos griegos) ha 
despertado entre los pensadores 
el ánimo por repensar la tarea 
reflexiva. 
Más allá del trabajo arqueológico 
presentado por el intelectual, nuestro 
pensador clarifica el concepto 
“consolación”, distinguiéndolo del 
significado escatológico propio de 
la doctrina cristiana.  Así, en límites 
más modestos, se trataría de situar 
el esfuerzo filosófico “consolador” 
desde la sabiduría que le es común.
El contenido puede resumirse de la 
siguiente manera:
“Se entiende igualmente que la tarea 
de recuperarse a sí misma como 
sabiduría no es una perspectiva de 
trabajo que la filosofía deba afrontar 
con el fin autocomplaciente de 
tomar conciencia de sí misma como 
depositaria de saberes sapienciales, 
sino con el propósito de radicalizar 
su compromiso con el mundo 
actual, esto es, de intervenir en su 
curso para contribuir a subvertirlo 
con la fuerza refundadora de la 
sabiduría”.
Conforme el texto, la función que 
plantea Fornet-Betancourt no es 
nueva porque se ubica en la línea 
de la crítica y la subversión que 
gesta, con su aporte, espacios 
de liberación.   Quizá se trate 
de ese “ministerio” filosófico 
(como lo sugiere el académico) 
irrenunciable y necesario 
en contextos donde resulta 
insoportable la levedad del ser.

Raúl Fornet-Betancourt
Escuela Internacional de Filosofía Intercultural. Aachen/Barcelona.

¿Puede, debe la filosofía consolar?
Esta cuestión no es nueva. Todo lo contrario. Basta con un ligero repaso de la historia de la 

filosofía en Occidente, por ejemplo, para comprobar que esta cuestión remonta sus orígenes hasta la 
antigüedad griega clásica y que desde entonces acompaña el curso del pensamiento filosófico occi­
dental como una de esas preguntas que, por rozar algo de lo “eterno en el hombre” (Max Scheler, 
1874-1928 ), cada época necesita plantear desde su propio horizonte y con sus medios de abordo 
para mejor determinar lo que el hombre y la mujer de ese tiempo pueden esperar de la filosofía.

Consolación y 
filosofía

Así podemos observar que 
también en nuestros días siente 
la época y, con ella, la filosofía  
la necesidad de volver sobre esta 

noble cuestión y de revisarla desde su propia 
constelación reflexiva, como muestran, entre 
otros testimonios, los debates en torno a la 
última obra de Jürgen Habermas (Auch eine 
Geschichte der Philosophie = También una 
historia de la filosofía); una obra en la que el 
influyente filósofo alemán, sobre la base de 
una impresionante reconstrucción histórica 
de las tensiones en las relaciones entre creer 
y saber en Occidente, ratifica su posición 
“ilustrada” de que la consolación no es 
asunto de la competencia de la racionalidad 
filosófica. Para ello, según su opinión, hay 
otras fuentes, como las tradiciones de sabi­
duría religiosa o las religiones.

Con este artículo, pues, nos hacemos eco 
de la vuelta de esta antigua cuestión. Y por 
ser una cuestión con larga historia, en las 
consideraciones que en él presentamos, 
tendremos que hacer referencia a algún 
que otro momento histórico. Pero ello será 
como un paso preparatorio, un auxilio, pues 
la intención principal es la de esbozar una 
respuesta que toma partido a favor de la 
capacidad de consolación de la filosofía en 
nuestra situación de hoy.

Pero no comienzo directamente con la 
pregunta en cuanto tal, sino con el presupuesto 
que, a mi modo de ver, la suscita o da sentido 
a lo que con ella se inquiere. Y es que, a mi 
juicio, la pregunta de si la filosofía puede y/o 
debe consolar, supone una comprensión del 
ser humano según la cual éste es un viviente 
que, en razón de su condición vital humana 

finita, vale decir, condición vulnerable 
corporal y espiritualmente, siente su vida 
como una realidad que necesita consuelo 
porque en ella son muchos y muy diversos 
los momentos que le revelan – para decirlo 
con Sigmund Freud, (1856-1939) – que, tal 
como le es dada, la vida le resulta demasiado 
pesada.

Cabe agregar que con este presupuesto 
antropológico el planteamiento mismo 
de la pregunta por la capacidad o deber 
de consolación de la filosofía conlleva, de 
hecho, un claro distanciamiento frente a 
concepciones del ser humano  que entienden 
su realidad en clave heroica a la luz de 
ejemplos de “titanes” como Prometeo o de 
hijos de reyes como Sísifo y que, olvidan­
do precisamente que semejantes figuras 
no son “mortales normales”, invitan al 



Guatemala, 8 de mayo de 2021 / Página 3

Para mí, y sin pretensión alguna de 
desmerecer con ello la propuesta de 
Habermas ni mucho menos cuestionar su 
buena intención, debería la filosofía hoy 
hacer lo segundo, esto es, esforzarse por 
reconciliarse con su tradición sapiencial 
y reconsiderar desde sus potencialidades 
la cuestión de su misión de consolación 
en el mundo de hoy.

Y, por los términos en que he planteado 
esta tarea, se entiende que ella supone que 
la filosofía debe deponer hoy cualquier 
complejo de inferioridad ante la ciencia 
y su indiscutible autoridad social para 
no dejarse paralizar por el temor a no 
ser reconocida como una área más entre 
los saberes que gozan de la reputación de 
“científicos”. Esto evidentemente no por 
afán de recalentar viejas rivalidades sino 
por respeto y responsabilidad frente a la 
duda angustiosa de un sentido último 
para la vida, de una “razón por la que 
realmente merezca la pena vivir”, que, 
hoy como ayer, asalta al corazón humano 
en tantas ocasiones.

Se permitirá aquí hacer un inciso 
para aclarar un aspecto que me parece 
pertinente, necesario, porque el contexto 
actual global, a pesar de las valien­
tes y legítimas reivindicaciones de los 
defensores del pluralismo epistemo­
lógico, lleva el inconfundible cuño del 
monismo epistemológico de la cien­
cia hegemónica y de su consiguiente 
pretensión cientificista de ser el único 
campo de experiencias y opciones 
cognitivas comunicables. Aclaro, pues, 
que la tarea de recuperación de la filosofía 
como sabiduría nada tiene que ver con 
un obstinado movimiento de repliegue 
hacía aquella “noche” sentimental e in­
tuitiva de la que Hegel (1770-1831) 
decía, con razón, que en ella “todas 
las vacas son negras”, es decir, no 
se aboga por retirarse hacia una 
zona nebulosa de “vivencias” 
íntimas, intersubjetivamente 
apenas comunicables. La 
sabiduría, dicho en la línea 
metafórica de Hegel, pertenece 
al “día”, al “diario” de la vida 
y convivencia humanas; y, 
como tal, lleva consigo más 
respaldo intersubjetivo y 
fuerza de convocación 
comunicativa que 
muchos descubrimientos 
científicos. Ejemplos 
claro de ello son los 
“refraneros” de los 
pueblos del mundo 
como documentos 
comunitarios de 
memoria sapiencial 
compartida en el 
caminar la vida. 
Hasta aquí el 
inciso.

Se entiende 
i g u a l m e n t e 
que la tarea de 
recuperarse a sí misma como 
sabiduría no es una perspectiva de trabajo 

que la filosofía deba afrontar con el fin 
autocomplaciente de tomar conciencia 
de sí misma como depositaria de saberes 
sapienciales, sino con el propósito de 
radicalizar su compromiso con el mundo 
actual, esto es, de intervenir en su curso 
para contribuir a subvertirlo con la fuerza 
refundadora de la sabiduría.

¿Y cómo podría hacerlo? 
Entre otras maneras, asumiendo la 

responsabilidad de una interlocutora 
social y personal que confronta a su época 
y a sus contemporáneos en concreto con 
palabras de memoria sapiencial (amor, 
bien, paz, equilibrio, mesura...) que son 
como brújulas que indican el camino 
hacia la otra orilla de una existencia con 
y en el sentido de la vida. Son así estas 
palabras, aunque resuenen hoy como 
memoria que viene de lejos, anuncio 
del buen suceso que todavía nos puede 
pasar; apertura de caminos por recorrer; 
y, con ello, fuente de consolación ante los 
agobios y las carencias que ellas mismas 
nos ayudan a identificar es su verdadero 
origen y significado. 

Este sería, por tanto, un ejemplo 
concreto de la forma en que la filosofía 
puede y, a mi juicio, también debe 
cumplir hoy con el encargo de consola­
ción que conlleva su “ministerio”.

Debe, por lo demás, quedar claro que 
esta defensa de la filosofía como fuente 
de consolación no se hace para restar 
ni para competir –la competencia, por 
lo general, resta–, sino para sumar 
memorias de confortación en la noble 
tarea de acompañar al ser humano 
justo en aquellas situaciones en las que 
“los golpes en la vida” (César Vallejo, 

1892-1938) amenazan con secar 
su espíritu.

hombre a mirar de frente su destino con 
la conciencia de que es “una vida sin 
consolación” (Albert Camus, 1913-1960).

Pero lo relevante para la transmisión y 
el desarrollo histórico de nuestra cuestión 
no es el debate con esa tendencia del 
“titanismo” –la llamo así por abreviar–, 
sino el hecho de que el mismo presupuesto 
que la suscita, es a la vez lo que obliga a la 
diferenciación de su planteamiento. Pues 
la suposición de que el ser humano es una 
existencia necesitada de consuelo, levanta 
de inmediato como su correlato obligado 
esta doble pregunta:

¿Qué tipo de consuelo es el que necesita 
el ser humano? 

¿Y puede la filosofía ofrecer ese 
consuelo?

De manera que puede decirse que, desde 
sus primeros comienzos, la pregunta que 
aquí nos ocupa se mueve en un horizonte 
que llamaré de doble disputa porque, por 
una parte, está marcado por el esfuerzo de 
precisar la concepción antropológica que 
sirve de supuesto, aclarando justamente 
cuál es el consuelo que necesita el hombre 
(es decir, si su ser es tal que se contenta, 
por ejemplo, con que la compañía de un 
amigo le mitigue el dolor del luto o si  
aspira a una consolación integral de la 
vida finita); y, por otra, por el intento de 
examinar cuáles son las posibilidades y 
los límites de la filosofía en relación con 
la supuesta necesidad humana de con­
suelo.

Este marco de doble disputa, en que 
de hecho se mueve hasta hoy nues­
tra pregunta, lo encontramos ya 
presente en la filosofía griega y romana. 
Filósofos como Sócrates, Aristóteles, 
Cicerón o Séneca trazan un complejo 
mapa cuyas fronteras extremas van 
desde concepciones de la consolación 
como disminución del dolor, pues la 
filosofía no puede más que ayudar 
a sobrellevar las adversidades, hasta 
otras que enseñan que la filosofía como 
“medicina del alma” puede y debe 
proponer una consolación total que 
devuelva la paz al ser humano. Pero, 
como se ha subrayado con frecuencia, 
es la irrupción del cristianismo en el 
pensamiento occidental lo que hace que 
este horizonte de doble disputa descubra 
una nueva dimensión y se convierta en 
el medium de resonancia de un acento 
inconfundible que resuena e influye 
hasta hoy, como muestra justo el ya 
citado debate impulsado por Habermas.

Con el cristianismo, en efecto, la 
necesidad de consolación del ser 
humano “clama al cielo”, literalmente. 
Es escatológica, es un “asunto” de Dios; 
un grito humano, pero que se hace eco 
de la promesa de consolación que Dios, 
que es Amor, ha hecho a todo hombre, 
en tanto que criatura que sufre (Mateo 
5,4). Lo que quiere decir que el consuelo 
que verdaderamente necesita el hombre 
es el consuelo divino. Y por eso, en el 
cristianismo, la consolación, propiamente 
dicha, es un don del Espíritu Santo. Su 
nombre “El paráclito”, el consolador, el 

confortador, lo dice todo.
Se abre así otra dimensión de y para la 

consolación del hombre; una dimensión 
que anuncia, digamos, una consolación 
de otra calidad.

Sin embargo ello significa a su vez que 
con la inflexión que connota su acento 
el cristianismo hace patente los límites 
de la filosofía en lo que concierne a su 
capacidad de ofrecer al hombre verdadera 
consolación, que aquí quiere decir justo 
consuelo escatológico. No sorprende, por 
tanto, que grandes pensadores cristianos 
en Occidente, como San Agustín 
(354-430), apreciando en alto grado la 
filosofía, no haya dudado sin embargo 
en advertir contra la soberbia de la que se 
hace culpable toda filosofía que pretende 
sustituir la consolación de la esperanza 
escatológica por visiones de vida feliz en 
este mundo.

Sobre este trasfondo se comprende que 
la obra más famosa que se ha escrito en 
la historia de la filosofía occidental sobre 
este tema, la De consolatione philosophiae, 
de Severino Boecio (475-525), sea una 
decidida defensa de la fuerza consoladora 
que le es propia a la filosofía en tanto que 
sabiduría de vida que con los medio de 
la razón muestra al hombre su connatu­
ral integración en el plan universal de la 
Providencia.

Con Immanuel Kant (1724-1804), 
sin embargo, por citar otro momento 
histórico influyente en el desarrollo de 
nuestra cuestión, vemos reafirmada lo 
que, también por abreviar, podríamos 
llamar la línea agustiniana. En efec­
to, la respuesta de Kant a sus conocidas 
preguntas (¿qué puedo saber? ¿qué 
debo hacer? ¿qué puedo esperar?) 
que sentencia que a las dos primeras 
responden la metafísica y la moral, es 
decir, la filosofía, mientras que la tercera 
es asunto de la religión, representa una 
clara toma de posición a favor de una 
“división de trabajo” en cuyo marco no 
caería en el campo de competencia de la 
filosofía la cuestión de la consolación.

Pero situémonos en nuestro presente 
y preguntémonos abiertamente cómo 
debería la filosofía de hoy dar cuenta de 
la vuelta de esta pregunta.

¿Debería seguir la posición de 
Habermas que en la línea de Kant propone 
que la filosofía se mantenga en su terreno 
reflexivo, en el que de suyo no crece 
ninguna planta que sirva para consolar; 
pero, eso sí, abriéndose a un diálogo con 
las tradiciones religiosas, especialmente a 
la judeocristiana, y tratando además de 
transportar sus mensajes de promesas de 
salvación a su propio lenguaje conceptual 
secular?

¿O debería más bien la filosofía revisar 
su historia y preguntarse autocrítica­
mente porqué el seguimiento del “seguro 
camino de la ciencia” (Kant) la ha llevado 
a una relación antagónica con su herencia 
sapiencial, de manera que hoy considera 
como una “desmesura” el que se le 
pregunte por su propia capacidad y/o 
deber de consolación?



Página 4 / Guatemala, 8 de mayo de 2021

Uno de mis profesores en la carrera de Filosofía y 
Letras en la Universidad Rafael Landívar, a fines de 

los años setenta, fue el poeta Amable Sánchez Torres. 
Posteriormente fuimos colegas cuando él se recibió 
en la misma universidad de licenciado en ciencias 

jurídicas, abogado y notario. Pero fue la literatura la 
que nos unió. Fue miembro de Rin 78. Compartimos 
como integrantes de la Junta Directiva del Instituto 
de Cultura Hispánica y como miembros fundadores 
de la Asociación Módulos de Esperanza, entre otras 

actividades. Somos amigos y es mucho lo que tendría 
que decir de él. Es uno de muchos españoles que a 

partir de los años cincuenta han hecho de Guatemala 
su patria y que han aportado a diversas expresiones 

de nuestra cultura, como artistas, críticos de arte y en 
otras áreas de la vida. 

Max Araujo
Escritor

Amable Sánchez Torres

Su poesía es de una extraordinaria calidad, pero 
lo más importante es su calidad humana. Llegó 
como sacerdote católico, pero el amor por 

una guatemalteca lo hizo dejar los hábitos religiosos. 
Actualmente es miembro de la Junta Directiva de la 
Academia Guatemalteca de la Lengua Española. Desde 
que quedó viudo lleva una vida muy discreta, dedicada 
al estudio y a la docencia en la Universidad Francisco 
Marroquín. Casi una vida monacal. Reside a pocos metros 
de dicho centro de estudios.

Amable Sánchez Torres nació en Morasverdes, 
Salamanca (España) el 29 de marzo de 1935.  Desde 1966 
vive en Guatemala, donde se ha nacionalizado como 
guatemalteco. Es licenciado en Teología por la Facultad de 
Teología de San Esteban de Salamanca, y doctor en Letras 
y Filosofía y licenciado en Derecho (primer premio de 
tesis en esta carrera en 1984) por la Universidad Rafael 
Landívar de Guatemala.  

Ha dado clases de Lenguaje, Literatura, Análisis y 
Crítica Literaria, Filosofía, Filosofía del Derecho, Ética 
y Antropología Filosófica, en la Universidad Rafael 
Landívar y en la Universidad Francisco Marroquín. 

Por los años 60 del siglo pasado, cuando estudiaba 
Teología en Salamanca, empezó a publicar en algunas 
revistas, entre ellas Poesía española, Álamo, Uriel, 
Rocamador y Caracola, pero desde que vino a Guatemala 
rompió prácticamente con el mundo literario español y 
apenas volvió a publicar en revistas. 

El 9 de diciembre de 1999, fue condecorado por el rey 
de España, Juan Carlos I, con la Orden de la Encomienda 
del Mérito Civil.

En octubre del 2014, la Facultad de Derecho de 
la Universidad Francisco Marroquín le otorgó el 
Reconocimiento al Autor Nacional, por su libro Como al 
pasto el rocío.   
•	 Estos son los títulos de sus libros de poesía 

publicados:
•	 1963-Travesía del hombre
•	 1970-Domingo
•	 1971-Habitante del vértigo, con prólogo del Dr. 

Carroll E. Mace
•	 1973-La hora de las tentaciones
•	 1976-Irremediablemente humano
•	 1978-Insomnios y cicatrices
•	 1984-Tratado del amor y de la muerte, con prólogo 

del P. Ramón Adán Stürtze
•	 1993-Delito mayor, con prólogo de Hugo Cerezo 

Dardón
•	 1996-Nudos en la sombra
•	 1998-Proverbios y cantares que se le olvidaron a 

Machado
•	 2004-Cosa cordial, con prólogo de Francisco 

Pérez de Antón
•	 2010-Como al pasto el rocío, con prólogo de 

Gustavo Adolfo Wyld Ferraté
•	 Actualmente tiene sin publicar una extensa 

obra, que se concreta en diversos títulos. 

De Amable Sánchez se ha dicho: 
“Un gran silencioso, lleno de serenidad y de pasión”. 

(Francisco Morales Santos).
“Sus temas son los de todo buen poeta: la vida y la 

muerte, el tiempo y la eternidad, el hombre y las cosas, 
la soledad, la esperanza, el amor, la angustia de buscarse 
a sí mismo y a los otros, el conflicto entre las apariencias 
y una realidad desconocida… Sus creaciones nos 
hablan con voz clara y sencilla, en una pureza de sol, 
viento, piedra y noche”. (Carroll E. Mace).

“Amable Sánchez Torres pasa, con igual soltura, del 
versolibrismo al rigor del soneto y del alejandrino. Y 
subyace en su obra un contenido de innegable garra 
filosófica de filiación existencialista, expresado por la 
vía ya de la amargura, ya de la ironía”. (Joaquín Galán. 
Vida Nueva. La Generación del Posconcilio).

“Poeta entrañable y vivo. Poeta sencillo y místico. 
Su poesía es sacerdocio y comunión, y amor y muerte 
para otra vida”. (Ramón Adam Stürtze).

“Es permanente su predilección por el soneto, de 
impecable factura; el uso del endecasílabo, combinado 
con versos de cinco y siete sílabas; su maestría en el 
manejo del octosílabo, metro del romance, el más 
popular y auténtico de la poesía española…; y el verso 
libre, no desbocado y caprichoso, porque lo refrena 
con acertadas combinaciones métricas…La poesía de 
Amable, por otra parte, es conscientemente depurada 
de pesos muertos”. (Hugo Cerezo Dardón).   

“Así como en el trazo enérgico de Goya o en el 
grafismo y la sensibilidad de Joan Miró se adivinan 
las pinturas de la roca de Altamira, así en la poesía de 

Amable respira y vive España: él es Berceo y Garcilaso 
y León Felipe y… Decirlo es atrevido y pedimos que se 
nos perdone: Amable nos acerca a los grandes… Con 
él y en él casi tuteamos a los monstruos de la poesía 
peninsular”. (Luis Alfredo Arango).

“Una obra cuya índole vitalista y seria será testimonio 
y deleite, ejemplo de poesía, lección de auténtica 
literatura, destinada a perdurar a lo largo de los años”. 
(Francisco Albizúrez Palma). 

“Los versos de Amable exhalan la tradición 
estoica hispana desde Séneca a Machado, pasando 
por Francisco de Quevedo. El camino, la soledad, 
la brevedad de la vida, la muerte y el viajar ligero de 
equipaje son las constantes de sus poemas. Y también 
el aire. Viento, vuelo, cielo, ave, son vocablos que 
Amable reitera en su poesía como expresiones de un 
ascenso esencial, de una imperiosa ascesis que envidia 
en alondras y palomas… Nostalgias de eternidad, que 
diría el clásico. Y arte poética de primer orden, que 
diría el crítico. Con las voces más modestas, Amable 
logra profundidades oceánicas”. (Francisco Pérez de 
Antón). 

“En mi trayecto por el poemario –habla el prologuista 
de Como al pasto el rocío– he ido reconociendo y 
disfrutando algunas partes que ya conocía… Aun así, 
fue como si me adentrara por primera vez en ellas y en 
otras que no conocía. Puedo asegurar que en este libro 
hay mucho que contemplar, mucho para impresionar el 
ánimo, y aún más para alimentar la cabeza y el corazón. 
(…) Admirable es la sutileza y habilidad que muestra el 
autor para alisar y dar tersura a la palabra. (…) y también 
para definir la poesía. (…) Debo advertir que el libro de 
Amable Sánchez se disfruta intensamente, pero no hay 
que leerlo al desgaire: el pulimento y la tersura formales 
que lo constituyen, pueden, por puro embelesamiento, 
obnubilar la gravedad de su contenido, la importancia 
de esos silencios de los que hablaba Juarroz y que están 
latentes en los interlineados. Hay algo que sobrevuela 
allí, en esos recintos”. (Gustavo Wyld).

No me cabe la menor duda que por su obra Amable 
es merecedor del Premio Nacional de Literatura. 
Galardón que ya tiene otro compatriota suyo, 
guatemalteco por nacionalización, Francisco Pérez de 
Antón.        



Guatemala, 8 de mayo de 2021 / Página 5

Enán Moreno
Escritor y académico

La ruta de 
don Quijote

Esperó algunos días antes 
de adentrarse en las casi 
mil páginas que el libro le 

ofrecía.  Llegado el momento, se 
acercó al tomo con cierta emoción. 
Primero, se detuvo en la fecha: 1605; 
acto seguido, se dirigió al prólogo: 
Desocupado lector…  Cada vez con 
mayor interés, avanzó y llegó por 
fin a un lugar de la Mancha, donde 
se encontró de frente con el famoso 
personaje.  Allí supo de Sancho 
Panza, de la mágica transformación 
de Aldonza Lorenzo en la bella 
Dulcinea del Toboso.

Capítulos adelante, diríase que 
sufrió mientras Don Quijote se 
enfrentaba a los molinos, creyendo 
que eran gigantes y también cuando 
perdió casi todas las muelas por 
meterse entre un rebaño de ovejas y 
cabras pensando que eran el ejército 
de Alifanfarón. 

En fin, al ritmo de Rocinante, 
fue recorriendo la misma ruta de 
Don Quijote. Lo acompañó a velar, 
cuando fue armado caballero. 
Estuvo con él en todas sus salidas 
y en sus conversaciones con el 
bachiller Sansón Carrasco. Estuvo 
en la graciosa pelea de Sancho con 
Marimontes y el ventero. Viajó a la 
ínsula y leyó la carta que Sancho le 
envió a Teresa Panza, su mujer.

Todo. Disfrutó todos los capítulos, 
todas las páginas, todos los párrafos, 
todas las ilustraciones de Gustave 
Dorè. Hasta cabalgó sobre el famoso 
Clavileño. ¡Cuántas sensaciones! 
Inolvidable. Sólo así podía calificar 
tal aventura. Lo que más disfrutó: 
los refranes oportunos de Sancho, su 
contrastante lucidez con el obstinado 
encantamiento del caballero 
andante. Lo que más le entristeció: la 
muerte de Don Quijote, nada podía 
ser más impresionante que estar 
presente en los últimos momentos 
del protagonista de tan fascinante 
historia. 

Terminado el recorrido, sintió la 
plenitud de ver cumplido un sueño 
que, como llegó a pensar en algún 
momento, parecía difícil de realizar.  
Era evidente, allí estaba la huella de 
su osadía: la ruta de Don Quijote, 
de pasta a pasta, el agujero redondo, 
perfecto: su obra maestra.  Y, mientras 
trataba de descansar y relajarse, 
observó, con orgullo evidente, a las 
otras termitas que salían sin pena ni 
gloria de La náusea, de La Taberna y 
de otros libros que, seguramente, no 
les darían la misma satisfacción.

Desde que lo vio por primera vez, no pudo ocultar la gran atracción que le produjo 
el hermoso tomo empastado en cuero.  Las letras doradas brillaban sobre la oscura 

cubierta: El ingenioso Hidalgo Don Quijote de La Mancha. Parece interesante, 
pensó. Aunque no sabía mucho de literatura española, algo había escuchado. Esta 

vez no dudó en tomar la decisión, se lanzaría a la aventura. Seguiría, pues, página a 
página, la ruta de Don Quijote.



Página 6 / Guatemala, 8 de mayo de 2021

Epistolario

De Antoine De 
Saint-Exupéry a 

Consuelo Suncín 
De Saint-Exupéry

Mayo de 1944

No se dan las gracias a un jardín. Yo siempre he dividido a la humanidad en dos partes. 
Hay seres-jardín y seres-patio. Estos pasean su patio consigo, lo sofocan a uno entre 
sus cuatro muros, y uno se ve obligado a hablar con ellos para hacer ruido. Es penoso, 
el silencio, en un patio. Pero por los jardines uno se pasea. Uno puede callarse y 

respirar. Se está a gusto. Y las sorpresas agradables aparecen solas. No hay nada que buscar. Una 
mariposa, un escarabajo, una luciérnaga se nos muestran. No sabemos nada sobre la civilización de 
la luciérnaga. Uno sueña. El escarabajo parece saber a dónde va. Tiene mucha prisa. Es asombroso, 
y seguimos soñando. Luego la mariposa. Cuando se posa sobre una flor espléndida, uno se dice: 
para ella es como si se posara en una terraza de Babilonia, un jardín colgante que se balancea… 
Luego uno se calla al ver tres o cuatro estrellas. Pero no le doy las gracias por todo esto. Usted es 
como es. Simplemente tengo ganas de pasearme todavía en su jardín. También pensé otra cosa. 
Hay gente-carretera nacional y hay gente-senderos. La gente-carretera nacional me aburre. Me 
aburre el granito de los mojones. Van hacia algo preciso, una ganancia, una ambición. A lo largo 
de los senderos, por el contrario, hay avellanos, y se puede pasear entre ellos para mordisquear sus 
frutos. A cada paso, uno está allí para estar allí, no en otro lugar. Pero no hay absolutamente nada 
que aprender de los mojones.



Guatemala, 8 de mayo de 2021 / Página 7

POESÍA
¿Cuándo?

Fuego,
duda,
caricias atrevidas,
inconstantes…
	 nuestro encuentro…
un ademán que no llega
la palabra que se ahoga,
todo el deseo reprimido,
al acecho de su momento…

El reloj marca la parsimonia de la 
espera,
la cama tan amplia, el cuerpo tan 
lleno,
y un mosquito bullanguero, fastidioso, 
retador, avisa su ataque al oído,
todo está tan amplio y tan vacío…

sensaciones,
represión,
humedad,
fastidio…
	 ¿cuándo llegás?

Canto oscuro

Ardientes fuegos de incomprensible 
llama
condenan al cuerpo a ser prisionero
de besos y goces que resultan ajenos
todo por calmar a la soledad que 

clama
que juzga y señala lo extraño,
¡pobres almas condenadas! ahogan
su amor, rompen las alas, despreciadas,
¡tristes hermanas! Su deleite roba.

Un canto oscuro brota de sus labios
el te quiero que rompe las barreras,
fuego ardiente, incomprensible llama
que obliga a esconder la pasión 
profana
entregando el cuerpo, siendo 
prisioneras
de lo que mal llaman matrimonio 
sano.

¡Pobres almas condenadas! Ahogan su 
amor,
¡quiebran sus alas de vuelo corto!
por ser iguales, por ser hermanas.
¡Ay, tristes y olvidadas, se claman por 
las noches!
¿Quién escuchará su lastimero 
gemido?
para todos es mejor
echarles piedra y lodo.

ENREDO

Ellos, encerrados en su templo,
con su sacrosanto canto,
voz varonil, entonando gregorianos,
crean la ilusión 
que la humanidad no pierde la fe

BrendaCarol Morales
Escritora

y es posible el amor entre hermanos.

A unos pasos de allí
sin el resguardo de las paredes blancas
un hombre desangra a otro
con la alevosía que da
un arma entre sus manos…
en ellos la humanidad
mata y muere.

¿Acaso es,
un enredo de épocas?,
¿o más bien supone
que los seres humanos seguiremos así:
cantando, creyendo,
odiando, matando, muriendo,
todo, a un mismo tiempo?

Quizá todavía no es el fin,
quizá no ha muerto
la paloma que vuela en nuestros sueños;
ni es demasiado agresiva
el ave de rapiña que nos despoja de ellos,
quizá es nuestro destino
vivir así, opuestos,
un siglo más y otro más y otro…
hasta que el mundo acabe y con él
nuestro tiempo.



Página 8 / Guatemala, 8 de mayo de 2021

FILOSOFÍA

Ética y política
Aristóteles

Frente al idealismo platónico, 
Aristóteles, su discípulo, propone 
en estos textos una fundamentación 
naturalista de la ética: el bien que 
el hombre ha de perseguir ha de 
ser deducido a partir de su propia 
constitución natural: lo propio del 
hombre es buscar la felicidad en su 
actividad específica: la teoría. Esta 
es relevante, no sólo para la vida 
individual, sino también para la 
sociedad y política. (*)
      * González Antonio. Introducción 
a la práctica de la filosofía. Texto de 
iniciación. UCA Editores. San Salvador, 
2005.

En suma, llamamos perfecto a lo que 
siempre es elegible por él mismo 
y nunca por otra cosa. Tal parece 
ser esencialmente la felicidad. En 

efecto, la buscamos por  ella  misma,  y nunca 
por otra cosa; mientras que a los honores, al 
placer, a la inteligencia y a toda virtud los 
buscamos, sí, por sí mismos (pues, aunque 
no se siguiese nada, los elegiríamos), pero los 
deseamos también en vista de la felicidad, ya 
que pensamos que por medio de ellos seremos 
felices; en cambio, nadie elige la felicidad por 
esas cosas(... ).

Pero quizá el decir que la felicidad es el bien 
supremo parezca  decir  una cosa resabida,  y 
se desée que se declare con más nitidez qué 
es. Tal vez esto se consiga si se logra captar 
la función del hombre. (...) ¿Y cuál podrá ser 
ésa? Porque el vivir es evidentemente algo que 
el hombre tiene en común con las plantas, y lo 
que buscamos es lo propio del hombre. Queda, 
por tanto, fuera de la cuestión la vida de 
nutrición y crecimiento. La siguiente sería la 
vida sensitiva, pero bien se ve que también ésta 
la tiene en común el hombre con los caballos, 
el buey y todos los animales.

Queda, pues, por fin, una cierta vida activa 
del ser que tiene razón en el doble sentido 
de que obedece a la razón y la posee, y en el 
sentido de que efectivamente piensa. Más, 
diciéndose esa vida en dos sentidos, hay que 
tomarla en el sentido de actividad efectiva, 
pues ésta es la que parece a todos decirse en 
sentido primario. Y si la función propia del 
hombre es una actividad del alma conforme 
a la razón o, al menos, no desprovista de 
razón; y si decimos que esta función es 
genéricamente la misma en un individuo 
cualquiera y en un individuo bueno -como 

en un citarista y en un buen citarista, y 
en general, en todas las cosas lo mismo-, 
sobreañadiéndose a la obra la excelencia de 
la virtud (pues es propio del citarista el tocar 
la cítara, y del buen citarista el tocarla bien); 
si ello es así, sostenemos que la función 
del hombre es una cierta vida, y ésta, una 
actividad del alma y acciones conformes a 
la razón, y la del hombre bueno, el hacerlas 
bien y de una manera perfecta...

(Tomado de su Ética nicomaquea, siglo IV, 
a. C.)

Si es verdad que existe algún fin de nuestros 
actos que nosotros queremos por sí mismo, 
mientras que los demás fines no los buscamos 
más que en orden a este mismo fin (...), podría 
parecer que éste depende de la más importante 

de las ciencias y la más arquitectónica. Esta es, 
al parecer, la ciencia política (...). Al utilizar la 
política las demás ciencias y al legislar qué es 
lo que se debe hacer y qué es lo que se debe 
evitar, el fin que persigue la política puede 
involucrar los fines de las otras ciencias, hasta 
el extremo de que su fin sea el bien supremo del 
hombre. Porque, aunque el bien del individuo 
se identifique con el bien del Estado, parece 
mucho más importante y más conforme a los 
fines verdaderos llevar entre manos y salvar 
el bien del Estado. El bien es ciertamente 
deseable cuando interesa a un solo individuo; 
pero se reviste de un carácter más bello y más 
divino cuando interesa a un pueblo y a unas 
ciudades.

(Tomado de su Política, siglo IV, a.C.)


