
suplemento semanal de la hora, idea original de Rosauro Carmín Q.

Guatemala, 20 de noviembre de 2020

Día Mundial 
de la Filosofía



Página 2 / Guatemala, 20 de noviembre de 2020

es una publicación de:

presentación
sta semana se ha 
celebrado el  Día 
Mundial de la Filosofía, 
un acontecimiento que 
llama a reflexionar no 
solo en la naturaleza y 
función de la filosofía, de 
capital importancia para 
la conciencia identitaria 
de ese saber, sino en su 

pertinencia a veces dudosa por el carácter 
ocasionalmente pasivo, según la asunción 
de sus protagonistas.  Como se sabe, ya es 
un cliché considerar a los filósofos como 
una especie de Budas místicos en estado 
inútil de arrobamiento desvinculados de 
la realidad.

En esa línea consiste la crítica de Raúl 
Fornet-Betancourt que trata también de 
subrayar el valor del análisis crítico con 
que contribuye la filosofía a la sociedad 
contemporánea, pero además la vitalidad 
de una disciplina necesaria y urgente 
dentro de los planes de estudio de las 
Universidades.   La cita siguiente quizá 
resume el carácter de su texto:

“Desde mi punto de vista lo primero que 
deberíamos hacer los filósofos y las filósofas 
ante esta pregunta es resistir la tentación de 
la fuga del mundo, la tentación de retirarse, 
resignados, a una hueca soledad con la 
pretensión de poder compensar la pérdida 
de relevancia social con cantos a la heroi­
cidad de la vida filosófica solitaria. Y creo 
que en esta resistencia nos puede iluminar 
el propósito que he destacado entre los 
motivos que da la UNESCO para convocar 
la celebración del día de la filosofía. Pues si 
nos fijamos bien ese propósito nos urge a 
hacer lo contrario, es decir, a mantener la 
presencia en el mundo, reforzando nuestro 
compromiso e intentando sensibilizar el 
espacio público para la necesidad de la 
filosofía”.

En  La Hora  valoramos el pensamiento 
expresado no solo en la filosofía, sino 
también desde la rica variedad artística 
que explora el misterio e intenta 
ser su testigo.   Así, compartiendo la 
búsqueda, reconocemos el esfuerzo de 
los mensajeros que, libres de ideologías, 
traslucen la realidad a partir de una actitud 
sincera.   Para ellos, en consecuencia, 
siempre habrá un espacio particular en 
este Suplemento.

Antes de despedirnos, le recomendamos 
las contribuciones de José Manuel 
Fajardo Salinas, Vicente (Chente) Vásquez 
y Santos Barrientos.  Es imperativo ofrecer 
a nuestro paladar toda clase de viandas 
en favor de la comprensión del mundo 
siempre problemático.   Nos gusta ser su 
compañero de viaje en esa tarea también 
fascinante e iluminadora.  Que descanse.  
Hasta la próxima.

Raúl Fornet-Betancourt
Escuela Internacional de Filosofía Intercultural. Aachen/Barcelona.

Según la resolución con la 
que la UNESCO oficializaba 

la celebración anual del “Día 
Internacional de la Filosofía” 

en el 2005, el llamado 
mundial a la conmemoración 

de este día responde, entre 
otros motivos, al propósito de 
contribuir a la renovación del 

compromiso con la filosofía 
y a la sensibilización de 

la opinión pública de cara 
al reconocimiento de la 

necesidad de la filosofía en el 
mundo de hoy. 

A la luz de este noble 
propósito se ve, pues, 
que la instauración de 
un “Día Internacional 

de la Filosofía” no pretende 
fomentar la autocomplacencia, sino 
más bien incitar a actos que ayuden 
a despertar en el ámbito público la 
conciencia de que la filosofía sigue 
siendo un bien espiritual necesario 
para la humanidad. Lo que a su 
vez, sin embargo, da base para 
suponer que este llamado se hace 
precisamente porque se ha notado 
un preocupante debilitamiento del 
compromiso por la filosofía y de la 
sensibilidad filosófica en las socie­
dades actuales. Y si se me permite 
agudizar más esta suposición, que 
es para mí la que deja traslucir la 
verdadera razón de ser del llamado 
a celebrar un día de la filosofía, diría 
que se trata del inquietante presenti­

miento de que la humanidad actual 
camina rumbo a una época sin 
filosofía. 

Con lo cual no quiero decir 
que se vislumbre una época sin 
instituciones que mantengan la 
filosofía como carrera, adorno 
cultural o parte optativa de un 
curriculum académico. Con “época 
sin filosofía” me refiero a un tiempo 
en cuyo horizonte estarían ausentes 
las preguntas de la filosofía como 
cuestiones que atañen radicalmente 
la vida humana; un tiempo, pues, que 
orientaría al hombre hacia una vida 
sin conciencia de la necesidad de ser 
sensible a semejantes cuestiones. 

En tal sentido “una época sin 
filosofía” marcaría una novedad y un 
dramático desafío, pues significaría 
en el fondo que el ser humano está 
cambiando substancialmente la 
manera de entenderse a sí mismo y 

¿Qué celebrar el 
“Día Internacional 

de la Filosofía”?

Edith Stein.

Simone de Beauvoir.

Hannah Arendt.

Simone Weil.

Rosa de Luxemburgo.

Lou Andreas-Salomé.



Guatemala, 30 de noviembre de 2020 / Página 3

de proyectar su existencia en la tierra. (Pues, 
¿no son acaso las preguntas que inquietan 
al hombre o, mejor dicho, lo que busca con 
ellas lo que decide el tipo humano que es y 
su forma de convivir y habitar el mundo?).

A este respecto conviene recordar que 
hasta hace relativamente poco se consideraba 
en filosofía como plausible la apreciación 
de que si bien la filosofía, en tanto que dis­
ciplina de un saber específico con técnicas 
y métodos propios, era algo ciertamente 
ajeno y lejano para la mayoría de la gente 
–incluidos sectores cultos–, no sucedía lo 
mismo con las cuestiones de las que trataba 
la filosofía. O sea que se suponía que la 
gente tenía sensibilidad para las cuestiones 
filosóficas, es más, que las sentían como 
cuestiones en las que se reflejaban necesi­
dades suyas vitales, como las de averiguar 
el destino último del hombre, aclarar del 
sentido de la vida o discernir lo verdadero, 
lo justo y lo bueno, por ejemplo. 

Pero, ante el proceso de cambio antro­
pológico aludido antes, ¿no tendríamos que 
reconocer que ese consenso de los filósofos 
ha perdido su plausibilidad, mostrándose 
hoy más bien obsoleto, al menos en referen­
cia al rumbo general hegemónico de nuestra 
civilización actual, tan alérgica al lento 
ritmo de la reflexión y a la interrupción 
del ruido de sus sensacionales mecanismos 
de entretenimiento? Mi respuesta es que 
sí, y por eso el llamado a celebrar el “Día 
Internacional de la Filosofía” me plantea 
esta pregunta:

¿Qué significa conmemorar el día de la 
filosofía en días que parecen apuntar a una 
“época sin filosofía”?

Desde mi punto de vista lo primero que 
deberíamos hacer los filósofos y las filósofas 
ante esta pregunta es resistir la tentación de 
la fuga del mundo, la tentación de retirarse, 
resignados, a una hueca soledad con la 
pretensión de poder compensar la pérdida 
de relevancia social con cantos a la heroi­
cidad de la vida filosófica solitaria. Y creo 
que en esta resistencia nos puede ilumi­
nar el propósito que he destacado entre 
los motivos que da la UNESCO para con­
vocar la celebración del día de la 
filosofía. Pues si nos fijamos bien 
ese propósito nos urge a hacer lo 
contrario, es decir, a mantener la 
presencia en el mundo, reforzando 
nuestro compromiso e intentando 
sensibilizar el espacio público 
para la necesidad de la filosofía. 

Ahora bien, conmemorar el 
día de la filosofía en el espíritu 
testimonial de este propósito 
supone compartir la convicción 
que, a mi entender, lo sos­
tiene, a saber, que la filosofía 
tiene una palabra esencial y 
duradera que decir al hombre 
actual; y que, justo por ser una 
palabra esencial y duradera, 
debe decirla además con 
firmeza, determinación y 
resolución. ¿Y será nece­
sario advertir que firmeza, 
determinación y resolución 
nada tienen que ver con dogmatismo o 

fundamentalismo, pero sí, y mucho, con 
el cierto “deber de intransigencia” que la 
filosofía en razón de su sabia memoria de 
humanidad carga sobre sus hombros y que, 
en Marx por ejemplo, se expresa en aquel 
nuevo imperativo categórico que resumía 
en la no negociable máxima del echar por 
tierra todas las relaciones que humillen al 
hombre en su humana dignidad?

En esta línea me permito afirmar que una 
forma concreta de cumplir hoy en 2020 con lo 
que se nos pide con el llamado a conmemorar 
el “Día Internacional de la Filosofía” es la 
de continuar el paso de la 
resistencia a la tentación de 

fugarse del mundo con este 
otro paso 

propositivo firme: “atreverse” a intervenir en 
la situación cultural de nuestra época con el 
mismo valor con que lo hizo en su tiempo 
ese gran filósofo judío del medioevo que 
fue Maimónides (¡tan antiguo y persistente 
es el problema del errar el camino recto en 
el hombre!), quiero decir, con “guías para 
perplejos” que confronten la opinión pública 
con los valores de esa memoria de veraz y 
bondadosa humanidad en la que la filosofía 
encuentra lo que dura y debe ser custodiado 
en el paso del tiempo evidentemente, no 
para bien suyo sino justo para bien del ser 

humano.



Página 4 / Guatemala, 20 de noviembre de 2020

¿Filosofía en el Paleolítico?
José Manuel Fajardo Salinas

 Académico e investigador UNAH

Es un acuerdo común en la mayoría 
de los libros de historia de la filosofía 

de Occidente, aceptar que esta forma de 
reflexión humana comenzó en Grecia allá 

por el siglo V antes de Cristo. Imaginar que 
hubo algo que pudiéramos llamar filosofía 

en la era del Paleolítico (desde 2,85 millones 
de años hasta hace más o menos unos 12,000 

años) parece una aberración histórica o 
una broma. Sin embargo, va a depender de 

nuestra acepción del término filosofía lo que 
determinará encontrar algún sentido válido 

a la cuestión que titula este artículo. 

 Primera parte

símbolos. 
Así pues el mito no sería de ningún 

modo algo irracional, y más bien es 
polisémico (con muchos sentidos). 
Fue Friedrich Schleiermacher quien 
acuñó el término hermenéutica para 
pensar en un método específico 
que nos permitiera penetrar 
racionalmente el significado de estos 
símbolos. De tal manera que, si un 
filósofo toma un texto de tipo literario, 
simbólico, poético, etc. y le aplica 
el método racional-hermenéutico, 
el resultado de este análisis es un 
fruto filosófico, pues desentraña el 
significado semántico de este símbolo. 
De este modo, estamos llamados a 
hacer relecturas de los mitos para 
deducir sus profundos alcances.

Paul Ricoeur, por ejemplo, analizó 

en su obra La simbólica del mal 
(1971), por una parte, el mito griego 
de Prometeo; y por otra, el mito judío 
de Adán y Eva, y mostró para ambos 
su racionalidad y su función fundante 
para civilizaciones y culturas tan 
distintas. Franz Hinkelammert en su 
obra Crítica de la razón mítica analiza 
las Ciencias Sociales, en particular a 
la Economía, y explora ciertos mitos 
modernos, por ejemplo, el mito del 
“progreso”, que como vemos en nuestro 
caótico mundo contemporáneo no 
soporta la comprobación empírica 
ni racional, sin embargo, subyace 
como telón de fondo en el avance 
de la modernidad, como paradigma 
sustentado en lo científico-
tecnológico. Es decir, el mundo puede 
estar cayéndose a pedazos por el 

Recordando una interesante 
conferencia brindada 
por Enrique Dussel en el 
contexto del III Congreso 

de Filosofía de Centroamérica 
(Guatemala, noviembre de 2012), 
podemos ampliar o afinar nuestra 
comprensión del término filosofía 
siguiendo algunas tesis del autor 
mencionado. Iniciaba el Dr. Dussel 
oponiéndose a la clásica distinción 
entre mito y filosofía, donde se 
concibe a lo primero como algo 
irracional, con un perfil simbólico y 
con carácter particular, en tanto que 
la filosofía sería una forma de saber 
racional, estrictamente lógica y de 
amplitud universal; contrario a esto, 
el maestro cataloga al mito como un 
relato racional en base a signos o 



Guatemala, 30 de noviembre de 2020 / Página 5

desequilibrio ecológico provocado 
por el ser humano moderno... pero 
en tanto yo tenga el último modelo 
de GALAXY S20, las cosas no pueden 
estar tan mal, de cualquier modo, 
estamos “progresando”. Juan Jacobo 
Rousseau en una conferencia de 1754 
dio una respuesta clara a la pregunta: 
¿Hace avanzar a la moral las ciencias 
y la técnica? La respuesta fue un 
tajante no; y su respuesta brilló como 
comienzo del pensamiento crítico en 
Europa. 

La ciencia por definición es la 
pretensión de verdad a través de 
teorías sustentadas en pruebas 
empíricas. Y ahí cabe la pregunta: 
¿qué es la verdad? La misma ciencia 
responde diciendo algo evidente: 
las cosas reales se actualizan en el 
cerebro (que cuenta con 80,000 
millones de neuronas, donde cada 
neurona establece 200,000 conexiones 
interneuronales para esta labor). 
Cada vez que el cerebro “piensa” 
un objeto lo actualiza, lo construye 
neuronalmente, y esa es la verdad, 
pues permite manejar lo real. Este es 
el nivel en que se mueve la ciencia: 
como una explicación de las cosas 
reales para la sobrevivencia ordinaria. 
Ello es de un valor inmenso, pero 
también tiene un límite inmenso. En 
la actualidad vemos como la ciencia y 
la técnica llevada a sus extremos son 
capaces de producir la extinción de 
la vida en la tierra –fue algo que no 
supieron ver Bacon, Galileo, Newton–.

Ahora bien, ¿qué es la verdad 
en filosofía? ¿Es lo mismo que en 
su forma científica? El filósofo 
alemán Gottlob Frege desarrolla dos 
conceptos que ayudan a clarificar esto: 
significación y sentido. La ciencia se 
maneja a nivel de significado; para 
ella, el significado es la verdad. En 
cambio, el sentido es otra cosa. Martin 
Heidegger en su obra Ser y Tiempo 
afirma que habitamos personalmente 
en “un mundo” (mi casa, mi familia, 
mi espacio de trabajo, etc.), pero esta 
no es la totalidad de la realidad, es 
sólo la totalidad de mi experiencia. 
Esta experiencia almacenada en mi 
memoria me permite darle sentido 
a las cosas que veo o encuentro en 
cuanto las relaciono inteligentemente 
con lo demás, diferenciando unas 
de las otras. Así, el significado es lo 
que semánticamente descubro para 
manejarme a nivel de experiencia 
próxima, pero el sentido indica el 
lugar adecuado que le doy a las cosas 
dentro de mi mundo, dentro de mi 
realidad personal.

Aristóteles dice en la Metafísica 
que el filósofo es el filo-mitos, o sea 
el que ama el mito, y ello porque ama 
el sentido que guarda el misterio 
de lo real (explica lo que no tiene 
explicación). Por tanto, los mitos 
nos hablan del sentido, en tanto que 

la ciencia nos habla de la verdad 
relacional en el límite de lo empírico 
real.  Por tanto, la filosofía no es lo 
mismo que la ciencia, aunque lo 
haya pretendido el mismo Edmund 
Husserl (que escribió La filosofía 
como ciencia estricta). Esta tentativa 
es una fetichización de la ciencia y 
un abuso epistemológico, en cuanto 
se busca medir a la filosofía bajo este 
parámetro tan limitado. La filosofía 
no es más ni es menos que la ciencia. 
La filosofía sencillamente es la que 
ordena los sentidos de las cosas, en 
tanto que la ciencia es la que trabaja 
en descubrir para el mejor manejo de 
la realidad. Husserl también pensó 
que la filosofía empezó en Grecia 
y que los demás pueblos no tenían 
filosofía. Gran error histórico fruto de 
la ignorancia del eurocentrismo. De 
hecho, los mismos griegos reconocían 
que sus antecedentes venían de Egipto. 
Textos de China, India, Mesopotamia, 
muestran desarrollos filosóficos 
previos a Grecia.

Históricamente esta visión viene del 
siglo XVI, cuando la cultura europea, 
sobre todo en su perfil de dominio 
militar, político y económico fundó 
un mundo colonial. Los pueblos 
amerindios fueron los primeros en 
vivirlo como invasión (no como 
“descubrimiento”) desde 1492, 
experimentaron un capitalismo 
colonial que impactó a todo el 
mundo, incluso a los árabes, a los 
bantú de África, como también a 

China que logró resistir hasta finales 
del siglo XVIII. Hubo entonces un 
apagamiento de todas las filosofías 
tradicionales y quedó sólo la europea. 
De ahí que es en base a su desarrollo 
que se pretende medir los otros 
pensamientos filosóficos.

Lévi-Strauss, antropólogo francés, 
estuvo en Brasil con los aborígenes 
tupinambás y redactó volúmenes 
enteros con los mitos a través de 
los cuales ellos se explicaban los 
distintos momentos de la vida, desde 
el nacimiento hasta la muerte, y los 
fenómenos humanos conexos como 
la pasión, el amor, el poder… --fue 
en base a estas observaciones que 
desarrolló la corriente filosófica 
denominada estructuralismo--. Esta 
referencia es ilustrativa para afirmar 
que lo que ordena con sentido es la 
sabiduría. No es lo mismo conocer 
científicamente que saber; saber es 
“saber ordenar”. Un tupinambá es un 
sabio en comparación a un habitante 
de New York, que usa su computadora 
sin saber el sentido de su existencia, 
de su matrimonio, de su paternidad, 
de su vida en general, simplemente 
porque jamás se lo ha planteado. En 
definitiva, es un enano en cuanto al 
sentido del vivir humanamente.

Así pues, ha habido muchos frutos 
en la vida de las civilizaciones, pero 
con distintos niveles de verdad, 
distintos niveles de desarrollo 
científico-tecnológico y cultural. 
Por tanto, puede haber grados 

pequeños de desarrollo tecnológico, 
pero con explicaciones de sentido 
adecuadas, lo que representa una 
vida auténticamente humana. 
Edgar Morin, ha hecho estudios 
de la época paleolítica y describe 
cómo la organización del trabajo 
en ese momento cultural logró ser 
tan favorable, que permitió dedicar 
tiempo amplio a festividades cúlticas, 
creación artística, narraciones 
comunitarias, etc., lo que era una vida 
humana enormemente desarrollada 
desde lo cultural, lo espiritual, 
lo estético... o sea, un desarrollo 
paulatino en lo tecnológico, pero un 
nivel supremo de celebración de lo 
humano.

Vemos entonces que la pregunta 
inicial del título puede tener 
lógica y sentido. Dejamos para un 
segundo momento de este artículo 
otras consideraciones pertinentes. 
Entretanto, que quede en la mente del 
lector la pregunta: ¿preferiría seguir 
como hoy, con ocho horas diarias 
de trabajo (cuando no más con el 
fenómeno de pluriempleo), gozando 
de todas las ventajas de la tecnología 
moderna: televisión, teléfono 
celular, internet, etc., o cambiaría las 
satisfacciones de todos estos avances 
modernos por una vida más apacible 
y sosegada, donde pudiera celebrar 
en el espacio familiar y social los 
momentos importantes—y también 
los menos importantes—de lo 
cotidiano? Esta es la cuestión.



Página 6 / Guatemala, 20 de noviembre de 2020

Para vivir se necesita 
poco, dicen los 
conformistas, es 
cuestión de chupar 
un poco de sangre por 
aquí, otro por allá 
e irla pasando con 
tranquilidad. Para qué 
complicarse la vida.

Vicente Antonio Vásquez Bonilla
Escritor

Aprovecha las 
oportunidades

Pero cuando se es 
diligente y se desea 
ser algo, surge la sana 
ambición y el ingenio se 

pone a su servicio. 
Sabido es que existen muchos 

individuos apáticos, pero Pulguín 
no era uno de ellos, él deseaba 
sobresalir, ser alguien y dejar 
huella de su paso por la vida. 

Habiendo asistido a una escuela 
de negocios, con mente despierta 
e imaginación se puso a observar 
los gustos y preferencias de sus 
posibles clientes y de esa manera 

descubrir las oportunidades que el 
medio le ofrecía. 

Así que, ya conociendo el 
sueño de toda pulga de poseer 
su propio perro, como medio de 
transporte y al mismo tiempo para 
su alimentación. Le puso acción a 
sus ideas y gracias a ello, hoy es un 
empresario de éxito. Cuenta con 
una triunfante empresa en donde 
surte de perros a sus clientes, 
ofreciéndoles una extensa gama de 
modelos, marcas y tamaños.  A los 
acaudalados se los ofrece en venta y 
para la clase media creó una agencia 

de alquileres proporcionándoselos 
por diferentes espacios de tiempo. 

Como el mercado es amplio y 
no hay que desperdiciar ninguna 
de las oportunidades, para las 
pulgas de escasos recurso, puso 
a su disposición una línea de 
colectivos, en donde un gran grupo 
de individuos pueden desplazarse 
y al mismo tiempo, alimentarse. 

Pulguín nos ha demostrado 
que las oportunidades están allí, 
al alcance de quienes las buscan 
y saben aprovecharlas. Que su 
diligencia nos sirva de ejemplo.



Guatemala, 30 de noviembre de 2020 / Página 7

Santos Barrientos

La noche

Silencio, noche y sombra de la eternidad. Escribo 
porque la destrucción me escribe, surjo desde las 
sombras, desde los escombros de una lengua que 
lame las heridas del tiempo y nombra las cosas.

Quiero escapar de la lluvia, del sol. Silencio, 
exilio de infancias que no volvieron a ver la luz del 
día.

La soledad es fértil en las tierras del 
insomnio, mi nombre también es fértil de sombras 
y de ausencias. Un día todo vuelve al polvo, sin dejar 
huella en el tiempo.
Alguien nos imagina entre escombros y entre ruinas, 
la lengua es un arroyo reconociendo a quienes hemos 
sido destruidos. Somos líneas en las manos de un 
tiempo irrevocable.
Escribimos desde la destrucción porque la 
destrucción nos escribe.

Las palabras
Palabras,
nos buscamos sin encontrarnos,
brisa en las manos,
volar
entre versos y epitafios
para no terminar en el insomnio.

Palabra,
danza en la conciencia,
verdad que se agazapa en lo pronunciado.

A veces somos el silencio.

Palabras,
a veces somos el olvido.

Penumbra

Los días son fugaces,
el cielo se ha quedado solo,
calles
sin nombre.

Hoy hacemos
un recuento de la memoria.
Qué telenovelas,
qué panfletos,
qué noches. 
Los días pasan
tristes, como las canciones
que destartalan la vida.

Los silencios, altas olas sobre ciudades devastadas,
calles enterradas,
bajo el tiempo,
todos mueren sin que el tiempo se detenga.

El silencio hace una pausa,
las miradas se pierden
en la hondura de la noche.

Alguien escribe
mientras la existencia de miles llega a su fin.

POESÍA

Estudiante de la Facultad de 
Ciencias Jurídicas y Sociales, Usac.

Su trabajo ha llamado el interés 
de varias revistas, entre las que 

se cuentan La Sirena Varada (México) y 
la del Instituto de Estudios de la Literatura 

Nacional. Es ganador del Premio Nacional 
de Poesía “Luz Méndez de la Vega” 2018, 
organizado por el Departamento de Letras, 
Facultad de Humanidades, Usac.  Ha sido 
reconocido por su participación en Ensayo 
Internacional (Tokio, Japón, 2018-2020).  

Tiene una mención honorífica en el Premio 
Editorial Universitaria de Poesía “Manuel 
José Arce” 2019 y es finalista en el Concurso 
de Ensayos Jurídicos Sobre Derechos de las 
Mujeres Indígenas, organizado por Abogados 
sin Fronteras (Canadá, 2020). 

La dimensión del polvo

Todo es quietud
al caminar por este sendero,
una nota en el periódico,
—hay un rostro entre sombras—.
Alguien se queda bajo
una lámpara que no volverán a encender.

Ojos apagados,
un cuerpo inmóvil
como hoja bajo el invierno,
como todo lo que no vuelve a levantarse.

No es fácil nombrar la muerte
aunque ya se esté en ella,
y todo sea angustia
y no importa la luz de la luna
o la lejanía de los astros. 

La luna ilumina
las cenizas del destino.
Un recuerdo, 
solitarios huesos entre gusanos.
Acá termina la vanidad,
la miseria y la gloria.

Somos un puñado de polvo para el viento. 

Caminando entre muertos

Camino,
un rosario de voces
me persigue.

El desconsuelo 
aúlla entre los olvidados. 

Un perro
atraviesa las calles
y salta por las avenidas
donde, de tiempo en tiempo,
un niño corre.

El niño se arrulla
junto al perro,
duerme.

Sueño

Frente al horizonte
que se agranda
nada queda en mí,
sombra entre sombras.

Sé que he visto una montaña,
mis huellas en arenosos 
caminos,
el cielo de un color nunca visto:
he visto lo innombrable. 

Frente a este horizonte
no hay lenguaje que perdure
más allá de un instante.
Todo es nombrado por vez primera. 

1954

Decimos patria
para sacudirnos el polvo de las tumbas,
el recuerdo de la befa,
para olvidar el camino que nos lleva a donde 
nuestros padres
conocieron la traición.

Acá llevamos tus pedazos,
las bombas sobre la ciudad,
la desesperación de quienes, de pronto, se 
quedaron solos,
solos frente a la ira de Dios,
solos frente a la noche.
Nos arrancaron los sueños
antes del nacimiento de nuestros padres,
de ti nos dejaron un par de pantalones rotos
y las puertas abiertas para entrar y morir en 
el desierto.

Patria, tus rotas entrañas,
te he buscado desde el vientre de mis 
antepasados.



Página 8 / Guatemala, 20 de noviembre de 2020

ESTÉTICA

La ejecución es la concepción misma
Luigi Pirandello

Para mí, en arte, lo que Croce llama 
actividad teorética es menos que nada 
si el hecho estético no está integrado 
por la actividad práctica que ha 
llegado a ser una misma cosa con él; ni 
tampoco los medios comunicativos de 
la representación estética (palabras, 
sonidos musicales, colores, etc.) y la 
técnica tienen una relación extrínseca 
con el hecho estético interior, sino 
que, al contrario son, en arte, el hecho 
estético mismo, y no sólo un hecho 
estético, sino este o aquel hecho estético. 

Para mí la técnica, en suma, es 
la misma actividad espiritual, 
que poco a poco se libera en 
movimientos que la traducen en 

un lenguaje de apariencias; la técnica es el 
libre, espontáneo e inmediato movimiento 
de la forma. Desde el espíritu del pintor, el 
cuadro desciende a los dedos de éste, los 
mueve y no cesa de actuar hasta que se ha 
reflejado en la tela.

La ejecución, en suma, es la concepción 
misma, viva y actual. A la inspiración del 
artista no sucede el trabajo en frío del 
artesano. Se trata de crear una realidad 
que, al igual que la imagen misma que vive 
en el espíritu del artista sea a un tiempo 
material y espiritual; una apariencia que 
sea la imagen, pero hecha sensible. Ahora 

bien, esto no podría acaecer si la imagen 
misma no tendiera espontáneamente 
a transformarse en el movimiento que 
debe efectuarse La actividad práctica, la 
técnica, el trabajo, deben ser espontáneos 
y casi inconscientes. La ciencia adquirida 
no puede ser utilizada por medio de la 
reflexión; la técnica tiene que haber llegado 
a ser casi un instinto en el artista. Y la 
primera condición del artista verdadero es 
precisamente crear en sí este instinto móvil 
y seguro, esta especie de fatalidad que, 
bajo la acción del deseo, haga corresponder 
a la imagen el movimiento que la exprese, 
apropiarse el lenguaje técnico del arte hasta 
hablarlo naturalmente.

Ilustradores, actores y traductores: Nuova 
Antologia, 1908.


