1

SUPLEMENTO SEMANAL DE LA EA ORIGINAL DE ROSAURO CARMIN @.

N

)

EUATENALA, 20 DE NOVEMBRE DE 2020



PAGINA 2 / GUATEMALA, 20 DE NOVIEMBRE DE 2020

CULTURAL

PRESENTACION

semana se ha

celebrado el Dia

Mundial de la Filosofia,

un acontecimiento que

llama a reflexionar no

solo en la naturaleza y

funcién de la filosofia, de

capital importancia para

la conciencia identitaria

de ese saber, sino en su

pertinencia a veces dudosa por el caracter

ocasionalmente pasivo, segin la asuncién

de sus protagonistas. Como se sabe, ya es

un cliché considerar a los filésofos como

una especie de Budas misticos en estado

indtil de arrobamiento desvinculados de
la realidad.

En esa linea consiste la critica de Radl
Fornet-Betancourt que trata también de
subrayar el valor del anélisis critico con
que contribuye la filosofia a la sociedad
contemporéanea, pero ademas la vitalidad
de una disciplina necesaria y urgente
dentro de los planes de estudio de las
Universidades. La cita siguiente quizé
resume el caracter de su texto:

“Desde mi punto de vista lo primero que
deberiamos hacer los filésofos y las filésofas
ante esta pregunta es resistir la tentacién de
la fuga del mundo, la tentacién de retirarse,
resignados, a una hueca soledad con la
pretension de poder compensar la pérdida
de relevancia social con cantos a la heroi-
cidad de la vida filoséfica solitaria. Y creo
que en esta resistencia nos puede iluminar
el propédsito que he destacado entre los
motivos que da la UNESCO para convocar
la celebracién del dia de la filosofia. Pues si
nos fijamos bien ese propésito nos urge a
hacer lo contrario, es decir, a mantener la
presencia en el mundo, reforzando nuestro
compromiso e intentando sensibilizar el
espacio publico para la necesidad de la
filosofia".

En La Hora valoramos el pensamiento
expresado no solo en la filosofia, sino
también desde la rica variedad artistica
que explora el misterio e intenta
ser su testigo. Asi, compartiendo la
busqueda, reconocemos el esfuerzo de
los mensajeros que, libres de ideologias,
traslucen la realigad a partir de una actitud
sincera. Para ellos, en consecuencia,
siempre habréd un espacio particular en
este Suplemento.

Antes de despedirnos, le recomendamos
las contribuciones de José Manuel
Fajardo Salinas, Vicente (Chente) Vasquez
y Santos Barrientos. Es imperativo ofrecer
a nuestro paladar toda clase de viandas
en favor de la comprensién del mundo
siempre problematico. Nos gusta ser su
compafiero de viaje en esa tarea también
fascinante e iluminadora. Que descanse.
Hasta la proxima.

CULTURAL

ES UNA PUBLICACION DE:

La H ra

DIRECTOR GENERAL:
OSCAR CLEMENTE MARROQUIN

DIRECTOR:
PEDRO PABLO MARROQUIN P.

EDITOR DE SUPLEMENTO:
EDUARDO BLANDON
ejblandon@lahora.com.gt

DIAGRAMACION:
ALEJANDRO RAMIREZ

¢ QUE CELEBRAR EL
“DIA INTERNACIONAL
DE LA FILOSOFIA"?

Segtin la resolucion con la
que la UNESCO oficializaba
la celebracion anual del “Dia
Internacional de la Filosofia”
en el 2005, el llamado
mundial a la conmemoracion
de este dia responde, entre
otros motivos, al propésito de
contribuir a la renovacion del
compromiso con la filosofia

y a la sensibilizacion de

la opinion publica de cara

al reconocimiento de la
necesidad de la filosofia en el
mundo de hoy.

EDITH STEIN.

SIMONE DE BEAUVOIR.

RAUL FORNET-BETANCOURT
Escuela Internacional de Filosofia Intercultural. Aachen/Barcelona.

la luz de este noble

propésito se ve, pues,

que la instauracién de

un “Dia Internacional
de la Filosofia” no pretende
fomentar la autocomplacencia, sino
mas bien incitar a actos que ayuden
a despertar en el ambito publico la
conciencia de que la filosofia sigue
siendo un bien espiritual necesario
para la humanidad. Lo que a su
vez, sin embargo, da base para
suponer que este llamado se hace
precisamente porque se ha notado
un preocupante debilitamiento del
compromiso por la filosofia y de la
sensibilidad filosofica en las socie-
dades actuales. Y si se me permite
agudizar mds esta suposicion, que
es para mi la que deja traslucir la
verdadera razén de ser del llamado
a celebrar un dia de la filosofia, diria
que se trata del inquietante presenti-

HANNAH ARENDT.

SIMONE WEIL.

miento de que la humanidad actual
camina rumbo a una época sin
filosofia.

Con lo cual no quiero decir
que se vislumbre una época sin
instituciones que mantengan la
filosofia como carrera, adorno
cultural o parte optativa de un
curriculum académico. Con “época
sin filosofia” me refiero a un tiempo
en cuyo horizonte estarian ausentes
las preguntas de la filosofia como
cuestiones que atafien radicalmente
la vida humana; un tiempo, pues, que
orientaria al hombre hacia una vida
sin conciencia de la necesidad de ser
sensible a semejantes cuestiones.

En tal sentido “una época sin
filosofia” marcaria una novedad y un
dramatico desafio, pues significaria
en el fondo que el ser humano esta
cambiando  substancialmente la

manera de entenderse a si mismo y

ROSA DE LUXEMBURGO.

LOU ANDREAS-SALOME.



CULTURAL

GUATEMALA, 30 DE NOVIEMBRE DE 2020 / PAGINA 3

de proyectar su existencia en la tierra. (Pues,
;no son acaso las preguntas que inquietan
al hombre o, mejor dicho, lo que busca con
ellas lo que decide el tipo humano que es y
su forma de convivir y habitar el mundo?).

A este respecto conviene recordar que
hastahacerelativamente poco se consideraba
en filosofia como plausible la apreciacion
de que si bien la filosofia, en tanto que dis-
ciplina de un saber especifico con técnicas
y métodos propios, era algo ciertamente
ajeno y lejano para la mayoria de la gente
—incluidos sectores cultos-, no sucedia lo
mismo con las cuestiones de las que trataba
la filosofia. O sea que se suponia que la
gente tenia sensibilidad para las cuestiones
filosoficas, es mas, que las sentian como
cuestiones en las que se reflejaban necesi-
dades suyas vitales, como las de averiguar
el destino ultimo del hombre, aclarar del
sentido de la vida o discernir lo verdadero,
lo justo y lo bueno, por ejemplo.

Pero, ante el proceso de cambio antro-
polégico aludido antes, ;no tendriamos que
reconocer que ese consenso de los fildsofos
ha perdido su plausibilidad, mostrandose
hoy mas bien obsoleto, al menos en referen-
cia al rumbo general hegemonico de nuestra
civilizaciéon actual, tan alérgica al lento
ritmo de la reflexiéon y a la interrupcion
del ruido de sus sensacionales mecanismos
de entretenimiento? Mi respuesta es que
si, y por eso el llamado a celebrar el “Dia
Internacional de la Filosofia” me plantea
esta pregunta:

;Qué significa conmemorar el dia de la
filosofia en dias que parecen apuntar a una
“época sin filosofia”?

Desde mi punto de vista lo primero que
deberiamos hacer los fildsofos y las fildsofas
ante esta pregunta es resistir la tentaciéon de
la fuga del mundo, la tentacién de retirarse,
resignados, a una hueca soledad con Ia
pretension de poder compensar la pérdida
de relevancia social con cantos a la heroi-
cidad de la vida filosoéfica solitaria. Y creo
que en esta resistencia nos puede ilumi-
nar el propésito que he destacado entre
los motivos que da la UNESCO para con-
vocar la celebraciéon del dia de la
filosofia. Pues si nos fijamos bien
ese propodsito nos urge a hacer lo
contrario, es decir, a mantener la
presencia en el mundo, reforzando
nuestro compromiso e intentando
sensibilizar el espacio publico
para la necesidad de la filosofia.

Ahora bien, conmemorar el
dia de la filosofia en el espiritu
testimonial de este proposito
supone compartir la conviccion
que, a mi entender, lo sos-
tiene, a saber, que la filosofia
tiene una palabra esencial y
duradera que decir al hombre
actual;y que, justo por ser una
palabra esencial y duradera,
debe decirla ademas con
firmeza, determinacién vy
resolucién. ;Y sera nece-
sario advertir que firmeza,
determinacién y resolucién
nada tienen que ver con dogmatismo o

¥

fundamentalismo, pero si, y mucho, con
el cierto “deber de intransigencia” que la
filosofia en razén de su sabia memoria de
humanidad carga sobre sus hombros y que,
en Marx por ejemplo, se expresa en aquel
nuevo imperativo categérico que resumia
en la no negociable maxima del echar por
tierra todas las relaciones que humillen al
hombre en su humana dignidad?

En estalinea me permito afirmar que una
forma concreta de cumplir hoy en 2020 con lo
que se nos pide con el llamado a conmemorar
el “Dia Internacional de la Filosofia” es la
de continuar el paso de la
resistencia a la tentaciéon de

fugarse del mundo con este
otro paso

propositivo firme: “atreverse” a intervenir en
la situacion cultural de nuestra época con el
mismo valor con que lo hizo en su tiempo
ese gran filésofo judio del medioevo que
fue Maimonides (jtan antiguo y persistente
es el problema del errar el camino recto en
el hombre!), quiero decir, con “guias para
perplejos” que confronten la opinién publica
con los valores de esa memoria de veraz y
bondadosa humanidad en la que la filosofia
encuentra lo que dura y debe ser custodiado
en el paso del tiempo evidentemente, no
para bien suyo sino justo para bien del ser
humano.




PAGINA 4 / GUATEMALA, 20 DE NOVIEMBRE DE 2020

CULTURAL

FIA EN EL PALEOLITICO?

PRIMERA PARTE

JOSE MANUEL FAJARDO SALINAS
Académico e investigador UNAH

Es un acuerdo comun en la mayoria

de los libros de historia de la filosofia

de Occidente, aceptar que esta forma de
reflexion humana comenzé en Grecia alld
por el siglo V antes de Cristo. Imaginar que
hubo algo que pudiéramos llamar filosofia
en la era del Paleolitico (desde 2,85 millones
de afios hasta hace mds o menos unos 12,000
afos) parece una aberracion historica o

una broma. Sin embargo, va a depender de
nuestra acepcion del término filosofia lo que
determinard encontrar algun sentido vdlido
a la cuestion que titula este articulo.

ecordando una interesante

conferencia brindada

por Enrique Dussel en el

ontexto del III Congreso
de Filosofia de Centroamérica
(Guatemala, noviembre de 2012),
podemos ampliar o afinar nuestra
comprension del término filosofia
siguiendo algunas tesis del autor
mencionado. Iniciaba el Dr. Dussel
oponiéndose a la clasica distincién
entre mito y filosofia, donde se
concibe a lo primero como algo
irracional, con un perfil simbdlico y
con cardcter particular, en tanto que
la filosofia seria una forma de saber
racional, estrictamente légica y de
amplitud universal; contrario a esto,
el maestro cataloga al mito como un
relato racional en base a signos o

simbolos.

Asi pues el mito no seria de ningin
modo algo irracional, y mas bien es
polisémico (con muchos sentidos).
Fue Friedrich Schleiermacher quien
acufi6 el término hermenéutica para
pensar en un método especifico
que nos  permitiera  penetrar
racionalmente el significado de estos
simbolos. De tal manera que, si un
fil6sofo toma un texto de tipo literario,
simbolico, poético, etc. y le aplica
el método racional-hermenéutico,
el resultado de este analisis es un
fruto filosdfico, pues desentrafia el
significado semantico de este simbolo.
De este modo, estamos llamados a
hacer relecturas de los mitos para
deducir sus profundos alcances.

Paul Ricoeur, por ejemplo, analizé

en su obra La simbélica del mal
(1971), por una parte, el mito griego
de Prometeo; y por otra, el mito judio
de Adén y Eva, y mostré para ambos
su racionalidad y su funcién fundante
para civilizaciones y culturas tan
distintas. Franz Hinkelammert en su
obra Critica de la razén mitica analiza
las Ciencias Sociales, en particular a
la Economia, y explora ciertos mitos
modernos, por ejemplo, el mito del
“progreso’, que como vemos en nuestro
cadtico mundo contemporaneo no
soporta la comprobacién empirica
ni racional, sin embargo, subyace
como telon de fondo en el avance
de la modernidad, como paradigma
sustentado en lo  cientifico-
tecnologico. Es decir, el mundo puede
estar cayéndose a pedazos por el




CULTURAL

GUATEMALA, 30 DE NOVIEMBRE DE 2020 / PAGINA 5

desequilibrio ecoldgico provocado
por el ser humano moderno... pero
en tanto yo tenga el ultimo modelo
de GALAXY $20, las cosas no pueden
estar tan mal, de cualquier modo,
estamos “progresando”. Juan Jacobo
Rousseau en una conferencia de 1754
dio una respuesta clara a la pregunta:
sHace avanzar a la moral las ciencias
y la técnica? La respuesta fue un
tajante no; y su respuesta brillé6 como
comienzo del pensamiento critico en
Europa.

La ciencia por definicién es la
pretension de verdad a través de
teorias  sustentadas en pruebas
empiricas. Y ahi cabe la pregunta:
squé es la verdad? La misma ciencia
responde diciendo algo evidente:
las cosas reales se actualizan en el
cerebro (que cuenta con 80,000
millones de neuronas, donde cada
neurona establece 200,000 conexiones
interneuronales para esta labor).
Cada vez que el cerebro “piensa’
un objeto lo actualiza, lo construye
neuronalmente, y esa es la verdad,
pues permite manejar lo real. Este es
el nivel en que se mueve la ciencia:
como una explicacion de las cosas
reales para la sobrevivencia ordinaria.
Ello es de un valor inmenso, pero
también tiene un limite inmenso. En
la actualidad vemos como la ciencia y
la técnica llevada a sus extremos son
capaces de producir la extincion de
la vida en la tierra —fue algo que no
supieron ver Bacon, Galileo, Newton-.

Ahora bien, ;qué es la verdad
en filosofia? ;Es lo mismo que en
su forma cientifica? El filésofo
aleman Gottlob Frege desarrolla dos
conceptos que ayudan a clarificar esto:
significacion y sentido. La ciencia se
maneja a nivel de significado; para
ella, el significado es la verdad. En
cambio, el sentido es otra cosa. Martin
Heidegger en su obra Ser y Tiempo
afirma que habitamos personalmente
en “un mundo” (mi casa, mi familia,
mi espacio de trabajo, etc.), pero esta
no es la totalidad de la realidad, es
solo la totalidad de mi experiencia.
Esta experiencia almacenada en mi
memoria me permite darle sentido
a las cosas que veo o encuentro en
cuanto las relaciono inteligentemente
con lo demads, diferenciando unas
de las otras. Asi, el significado es lo
que semdanticamente descubro para
manejarme a nivel de experiencia
proxima, pero el sentido indica el
lugar adecuado que le doy a las cosas
dentro de mi mundo, dentro de mi
realidad personal.

Aristoteles dice en la Metafisica
que el filésofo es el filo-mitos, o sea
el que ama el mito, y ello porque ama
el sentido que guarda el misterio
de lo real (explica lo que no tiene
explicacién). Por tanto, los mitos
nos hablan del sentido, en tanto que

la ciencia nos habla de la verdad
relacional en el limite de lo empirico
real. Por tanto, la filosofia no es lo
mismo que la ciencia, aunque lo
haya pretendido el mismo Edmund
Husserl (que escribié La filosofia
como ciencia estricta). Esta tentativa
es una fetichizaciéon de la ciencia y
un abuso epistemolodgico, en cuanto
se busca medir a la filosofia bajo este
pardmetro tan limitado. La filosofia
no es mas ni es menos que la ciencia.
La filosofia sencillamente es la que
ordena los sentidos de las cosas, en
tanto que la ciencia es la que trabaja
en descubrir para el mejor manejo de
la realidad. Husserl también penso
que la filosoffa empezd en Grecia
y que los demds pueblos no tenian
filosofia. Gran error histérico fruto de
la ignorancia del eurocentrismo. De
hecho, los mismos griegos reconocian
que sus antecedentes venian de Egipto.
Textos de China, India, Mesopotamia,
muestran  desarrollos  filosoficos
previos a Grecia.

Histéricamente esta vision viene del
siglo XVI, cuando la cultura europea,
sobre todo en su perfil de dominio
militar, politico y econdémico fundd
un mundo colonial. Los pueblos
amerindios fueron los primeros en
vivirlo como invasion (no como
“descubrimiento”)  desde 1492,
experimentaron un  capitalismo

colonial que impacté a todo el
mundo, incluso a los é4rabes, a los
bantia de Africa, como también a

China que logré resistir hasta finales
del siglo XVIII. Hubo entonces un
apagamiento de todas las filosofias
tradicionales y qued¢ sdlo la europea.
De ahi que es en base a su desarrollo
que se pretende medir los otros
pensamientos filoséficos.

Lévi-Strauss, antropdlogo francés,
estuvo en Brasil con los aborigenes
tupinambds y redacté volumenes
enteros con los mitos a través de
los cuales ellos se explicaban los
distintos momentos de la vida, desde
el nacimiento hasta la muerte, y los
fenémenos humanos conexos como
la pasién, el amor, el poder... --fue
en base a estas observaciones que
desarrolld la corriente filoséfica
denominada estructuralismo--. Esta
referencia es ilustrativa para afirmar
que lo que ordena con sentido es la
sabiduria. No es lo mismo conocer
cientificamente que saber; saber es
“saber ordenar”. Un tupinamba es un
sabio en comparacion a un habitante
de New York, que usa su computadora
sin saber el sentido de su existencia,
de su matrimonio, de su paternidad,
de su vida en general, simplemente
porque jamas se lo ha planteado. En
definitiva, es un enano en cuanto al
sentido del vivir humanamente.

Asi pues, ha habido muchos frutos
en la vida de las civilizaciones, pero
con distintos niveles de verdad,

distintos  niveles de desarrollo
cientifico-tecnolégico y  cultural.
Por tanto, puede haber grados

pequefios de desarrollo tecnoldgico,
pero con explicaciones de sentido
adecuadas, lo que representa una
vida  auténticamente  humana.
Edgar Morin, ha hecho estudios
de la época paleolitica y describe
como la organizaciéon del trabajo
en ese momento cultural logré ser
tan favorable, que permitié dedicar
tiempo amplio a festividades culticas,
creaciéon  artistica,  narraciones
comunitarias, etc., lo que era una vida
humana enormemente desarrollada
desde lo cultural, lo espiritual,
lo estético... o sea, un desarrollo
paulatino en lo tecnoldgico, pero un
nivel supremo de celebracién de lo
humano.

Vemos entonces que la pregunta
inicial del titulo puede tener
légica y sentido. Dejamos para un
segundo momento de este articulo
otras consideraciones pertinentes.
Entretanto, que quede en la mente del
lector la pregunta: ;preferiria seguir
como hoy, con ocho horas diarias
de trabajo (cuando no mds con el
fenémeno de pluriempleo), gozando
de todas las ventajas de la tecnologia
moderna: television, teléfono
celular, internet, etc., o cambiaria las
satisfacciones de todos estos avances
modernos por una vida mas apacible
y sosegada, donde pudiera celebrar
en el espacio familiar y social los
momentos importantes—y también
los menos importantes—de lo
cotidiano? Esta es la cuestion.




PAGINA 6 / GUATEMALA, 20 DE NOVIEMBRE DE 2020

CULTURAL

APROVECHA LAS
OPORTUNIDADES

VICENTE ANTONIO VASQUEZ BONILLA
Escritor

ero cuando se es

Para vivir se necesita
poco, dicen los
conformistas, es
cuestion de chupar

un poco de sangre por
aqui, otro por alld

e irla pasando con
tranquilidad. Para qué
complicarse la vida.

diligente y se desea

ser algo, surge la sana

ambicion y el ingenio se
pone a su servicio.

Sabido es que existen muchos
individuos apaticos, pero Pulguin
no era uno de ellos, él deseaba
sobresalir, ser alguien y dejar
huella de su paso por la vida.

Habiendo asistido a una escuela
de negocios, con mente despierta
e imaginacién se puso a observar
los gustos y preferencias de sus
posibles clientes y de esa manera

descubrir las oportunidades que el
medio le ofrecia.

Asi que, ya conociendo el
suefio de toda pulga de poseer
su propio perro, como medio de
transporte y al mismo tiempo para
su alimentacion. Le puso accién a
sus ideas y gracias a ello, hoy es un
empresario de éxito. Cuenta con
una triunfante empresa en donde
surte de perros a sus clientes,
ofreciéndoles una extensa gama de
modelos, marcas y tamafos. A los
acaudalados se los ofrece en venta y
parala clase media cre6 una agencia

de alquileres proporcionandoselos
por diferentes espacios de tiempo.
Como el mercado es amplio y
no hay que desperdiciar ninguna
de las oportunidades, para las
pulgas de escasos recurso, puso
a su disposicién una linea de
colectivos, en donde un gran grupo
de individuos pueden desplazarse
y al mismo tiempo, alimentarse.
Pulguin nos ha demostrado
que las oportunidades estan alli,
al alcance de quienes las buscan
y saben aprovecharlas. Que su
diligencia nos sirva de ejemplo.



CULTURAL

POESIA

GUATEMALA, 30 DE NOVIEMBRE DE 2020 / PAGINA 7

SANTOS BARRIENTOS

studiante de la Facultad de

Ciencias Juridicas y Sociales, Usac.

Su trabajo ha llamado el interés

de varias revistas, entre las que

se cuentan La Sirena Varada (México) y
la del Instituto de Estudios de la Literatura

Nacional. Es ganador del Premio Nacional
de Poesia “Luz Méndez de la Vega” 2018,
organizado por el Departamento de Letras,
Facultad de Humanidades, Usac. Ha sido
reconocido por su participaciéon en Ensayo
Internacional (Tokio, Jap6n, 2018-2020).

Tiene una mencién honorifica en el Premio
Editorial Universitaria de Poesia “Manuel
José Arce” 2019 y es finalista en el Concurso
de Ensayos Juridicos Sobre Derechos de las
Mujeres Indigenas, organizado por Abogados
sin Fronteras (Canad4, 2020).

La noche

Silencio, noche y sombra de la eternidad. Escribo
porque la destrucciéon me escribe, surjo desde las
sombras, desde los escombros de una lengua que
lame las heridas del tiempo y nombra las cosas.

Quiero escapar de la lluvia, del sol. Silencio,
exilio de infancias que no volvieron a ver la luz del
dia.

La soledad es fértil en las tierras del
insomnio, mi nombre también es fértil de sombras
y de ausencias. Un dia todo vuelve al polvo, sin dejar
huella en el tiempo.

Alguien nos imagina entre escombros y entre ruinas,
lalengua es un arroyo reconociendo a quienes hemos
sido destruidos. Somos lineas en las manos de un
tiempo irrevocable.

Escribimos desde la destruccion porque la
destruccion nos escribe.

Las palabras

Palabras,

nos buscamos sin encontrarnos,
brisa en las manos,

volar

entre versos y epitafios

para no terminar en el insomnio.

Palabra,
danza en la conciencia,
verdad que se agazapa en lo pronunciado.

A veces somos el silencio.

Palabras,
a veces somos el olvido.

Penumbra

Los dias son fugaces,

el cielo se ha quedado solo,
calles

sin nombre.

Hoy hacemos

un recuento de la memoria.
Qué telenovelas,

qué panfletos,

qué noches.

Los dias pasan

tristes, como las canciones
que destartalan la vida.

Los silencios, altas olas sobre ciudades devastadas,
calles enterradas,

bajo el tiempo,

todos mueren sin que el tiempo se detenga.

El silencio hace una pausa,
las miradas se pierden
en la hondura de la noche.

Alguien escribe
mientras la existencia de miles llega a su fin.

La dimensidn del polvo

Todo es quietud

al caminar por este sendero,

una nota en el periodico,

—hay un rostro entre sombras—.
Alguien se queda bajo

una ldmpara que no volveran a encender.

Ojos apagados,

un cuerpo inmévil

como hoja bajo el invierno,

como todo lo que no vuelve a levantarse.

No es facil nombrar la muerte
aunque ya se esté en ella,

y todo sea angustia

y no importa la luz de la luna
o lalejania de los astros.

La luna ilumina

las cenizas del destino.

Un recuerdo,

solitarios huesos entre gusanos.
Acd termina la vanidad,

la miseria y la gloria.

Somos un puniado de polvo para el viento.

Caminando entre muertos

Camino,
un rosario de voces
me persigue.

El desconsuelo
aulla entre los olvidados.

Un perro

atraviesa las calles

y salta por las avenidas
donde, de tiempo en tiempo,
un niflo corre.

El nifio se arrulla
junto al perro,
duerme.

Sueiio

Frente al horizonte
que se agranda

nada queda en mi,
sombra entre sombras.

Sé que he visto una montafia,
mis huellas en arenosos
caminos,

el cielo de un color nunca visto:
he visto lo innombrable.

Frente a este horizonte

no hay lenguaje que perdure

mds alla de un instante.

Todo es nombrado por vez primera.

1954

Decimos patria

para sacudirnos el polvo de las tumbas,

el recuerdo de la befa,

para olvidar el camino que nos lleva a donde
nuestros padres

conocieron la traicién.

Acd llevamos tus pedazos,

las bombas sobre la ciudad,

la desesperaciéon de quienes, de pronto, se
quedaron solos,

solos frente a la ira de Dios,

solos frente a la noche.

Nos arrancaron los suefios

antes del nacimiento de nuestros padres,

de ti nos dejaron un par de pantalones rotos
y las puertas abiertas para entrar y morir en
el desierto.

Patria, tus rotas entrafias,
te he buscado desde el vientre de mis
antepasados.




PAGINA 8 / GUATEMALA, 20 DE NOVIEMBRE DE 2020

CULTURAL

ESTETICA

LUIGI PIRANDELLO

LA EJECUCION ES LA CONCEPCION MISMA

Para mi, en arte, lo que Croce llama
actividad teorética es menos que nada
si el hecho estético no estd integrado
por la actividad prdctica que ha
llegado a ser una misma cosa con él; ni
tampoco los medios comunicativos de
la representacion estética (palabras,
sonidos musicales, colores, etc.) y la
técnica tienen una relacion extrinseca
con el hecho estético interior, sino
que, al contrario son, en arte, el hecho
estético mismo, y no solo un hecho

estético, sino este o aquel hecho estético.

ara mi la técnica, en suma, es

la misma actividad espiritual,

que poco a poco se libera en

movimientos que la traducen en
un lenguaje de apariencias; la técnica es el
libre, espontaneo e inmediato movimiento
de la forma. Desde el espiritu del pintor, el
cuadro desciende a los dedos de éste, los
mueve y no cesa de actuar hasta que se ha
reflejado en la tela.

La ejecucion, en suma, es la concepcion
misma, viva y actual. A la inspiracion del
artista no sucede el trabajo en frio del
artesano. Se trata de crear una realidad
que, al igual que la imagen misma que vive
en el espiritu del artista sea a un tiempo
material y espiritual; una apariencia que
sea la imagen, pero hecha sensible. Ahora

bien, esto no podria acaecer si la imagen
misma no tendiera espontanecamente
a transformarse en el movimiento que
debe efectuarse La actividad practica, la
técnica, el trabajo, deben ser espontaneos
y casi inconscientes. La ciencia adquirida
no puede ser utilizada por medio de la
reflexion; la técnica tiene que haber llegado
a ser casi un instinto en el artista. Y la
primera condicion del artista verdadero es
precisamente crear en si este instinto moévil
y seguro, esta especie de fatalidad que,
bajo la accion del deseo, haga corresponder
a la imagen el movimiento que la exprese,
apropiarse el lenguaje técnico del arte hasta
hablarlo naturalmente.

Ilustradores, actores y traductores: Nuova
Antologia, 1908.



